
1 
 

UNIVERSIDADE ESTADUAL DO OESTE DO PARANÁ-UNIOESTE 
CENTRO DE CIÊNCIAS HUMANAS E SOCIAIS 

PROGRAMA DE PÓS-GRADUAÇÃO EM FILOSOFIA 
 
 
 
 

 
 

MÔNICA CHIODI 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

O ESTATUTO E PECULIAR LUGAR DO CORPO HUMANO  

NA CRÍTICA DO JUÍZO DE KANT 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

TOLEDO 
2025  

 



2 
 

MÔNICA CHIODI 
 
 
 
 
 
 
 
 

O ESTATUTO E PECULIAR LUGAR DO CORPO HUMANO  

NA CRÍTICA DO JUÍZO DE KANT 

 
  

 
 
 

Dissertação apresentada ao 
Programa de Pós-Graduação em 
Filosofia do Centro de Ciências 
Humanas e Sociais da Universidade 
Estadual do Oeste do Paraná para a 
obtenção do título de Mestre em 
Filosofia. 
 
Área de concentração: Filosofia 
Moderna e Contemporânea. 
 
Linha de pesquisa: Metafísica e 
Conhecimento 
 
Orientador: Prof. Dr. Luciano Carlos 
Utteich  
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 

TOLEDO 
2025  

 



3 
 

 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 
 

Ficha de identificação da obra elaborada através do Formulário de Geração Automática do Sistema de 
Bibliotecas da Unioeste 

 

 

 

 
Chiodi, Mônica 

O ESTATUTO E PECULIAR LUGAR DO CORPO HUMANO NA CRÍTICA DOJUÍZO DE KANT / 

Mônica Chiodi; orientador Luciano Carlos Utteich . -- Toledo, 2025. 

112 p. 

 

Dissertação (Mestrado Acadêmico Campus de Toledo) -- Universidade 

Estadual do Oeste do Paraná, Centro de Ciências Humanas e Sociais, Programa 

de Pós-Graduação em Filosofia, 2025. 

 

1. . I. Utteich , Luciano Carlos , orient. II. Título. 

 



4 
 

MÔNICA CHIODI 
 

 
O estatuto e peculiar lugar do corpo humano na Crítica do Juízo de Kant 

 

 
Dissertação apresentada ao Programa de Pós-Graduação em 

Filosofia em cumprimento parcial aos requisitos para obtenção do título de 

Mestra em Filosofia, área de concentração Filosofia Moderna e 

Contemporânea, linha de pesquisa Metafísica e Conhecimento, 

APROVADO(A) pela seguinte banca examinadora: 

 
 

 
 

Orientador(a) - Luciano Carlos Utteich 

Universidade Estadual do Oeste do Paraná - Campus de Toledo (UNIOESTE) 

 

Diego Kosbiau Trevisan 

Universidade Federal de Santa 

Catarina (UFSC) 

 

 
Wilson Antonio Frezzatti Junior 

Universidade Estadual do Oeste do Paraná - Campus de Toledo (UNIOESTE) 
 
 
 

 
Toledo, 15 de agosto de 2025 

 

 



5 
 

DECLARAÇÃO DE AUTORIA TEXTUAL E DE INEXISTÊNCIA DE PLÁGIO 

 

 

Eu, MÔNICA CHIODI, pós-graduanda do PPGFil da Unioeste, Campus de 

Toledo, declaro que este texto final de dissertação é de minha autoria e não 

contém plágio, estando claramente indicadas e referenciadas todas as citações 

diretas e indiretas nele contidas. Estou ciente de que o envio de texto elaborado 

por outrem e também o uso de paráfrase e a reprodução conceitual sem as 

devidas referências constituem prática ilegal de apropriação intelectual e, como 

tal, estão sujeitos às penalidades previstas na Universidade e às demais sanções 

da legislação em vigor.  

 

 

 

 

 

Toledo, 25 de julho de 2025.  

 

 

 

 
Assinatura 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



6 
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

À minha família. 

  

 



7 
 

AGRADECIMENTOS 

 

 

  

 Agradeço ao professor e orientador Luciano Carlos Utteich, que paciente 

e insistentemente acreditou nas minhas potencialidades e permitiu que o meu 

período de pesquisa, leitura e escrita fossem uma verdadeira aventura filosófica 

em meio a tantos livros, artigos, vídeos, conversas e orientações.  

Agradeço à minha família que me apoia incondicionalmente em todos os 

meus projetos. Certamente a conclusão desse trabalho é graças ao amor e ao 

encorajamento da parte de vocês para comigo!  

 À CAPES, pela bolsa de estudos que forneceu o suporte financeiro 

necessário para o desenvolvimento desta pesquisa. O presente trabalho foi 

realizado com apoio da Coordenação de Aperfeiçoamento de Pessoal de Nível 

Superior – Brasil (CAPES) – Código de Financiamento 001.  

  
 

 

 

 

 

 

 

  

 



8 
 

RESUMO 
 
 

CHIODI, Mônica. O estatuto e peculiar lugar do corpo humano na Crítica do Juízo 
de Kant. 2025. p. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – Universidade Estadual 
do Oeste do Paraná, Toledo, 2025. 
 
 
A presente pesquisa tem como tema o possível lugar da noção de corpo humano 
na Crítica da faculdade de juízo (1790) de Kant. Objetiva evidenciar como um 
conjunto de características orgânicas atribuídas aos objetos da natureza 
pensados sob a ordem finalística causal, nos conceitos de corpo natural, corpo 
organizado e fim natural, podem ser aplicadas também ao conceito de corpo 
humano. A questão é investigar o(s) motivo(s) de ser necessário acrescentar 
também o corpo humano na crítica científica dos corpos físicos da natureza, 
desenvolvida desde a primeira Crítica de Kant. Para responder e justificar o 
motivo de o estatuto do corpo humano dever ocupar um autêntico lugar na Crítica 
da faculdade de juízo, inicia-se pela compreensão do modo pelo qual os corpos 
em geral receberam tratamento na Crítica da razão pura (1781-7). Ali os corpos 
foram considerados desde a perspectiva da ciência possível, enquanto objetos 
aos quais se aplica a causalidade eficiente. Na Crítica da faculdade de juízo a 
noção de corpo é considerada sob outra ótica, a da ciência empírica da natureza 
enquanto fenômeno ao qual se aplica a causalidade final ou finalística, a relação 
de meios e fins. Considerado doravante tanto na perspectiva da ciência possível 
sobre os corpos mecânicos como também na da organicidade, complementar ao 
sistema e à sua abordagem como espaço da subjetividade, investiga-se o lugar 
do corpo humano na Crítica da faculdade de juízo visando identificar seu estatuto 
próprio no interstício da reflexão kantiana.   
 
 
Palavras-Chave: Faculdade do juízo reflexiva. Transcendental. Teleologia. Corpo 

humano.  

 
 
 
 
 
 
 
 

  

 



9 
 

ABSTRACT 
 
CHIODI, Mônica. The status and peculiar place of the human body in Kant's 
Critique of Judgment. 2025. p. Dissertação (Mestrado em Filosofia) – 
Universidade Estadual do Oeste do Paraná, Toledo, 2025. 
 
This research focuses on the possible place of the notion of the human body in 

Kant's Critique of Judgment (1790). It aims to show how a set of organic 

characteristics attributed to objects of nature conceived under the causal finalistic 

order, in the concepts of natural body, organized body, and natural end, can also 

be applied to the concept of the human body. The question is to investigate the 

reason(s) why it is necessary to also include the human body in the scientific 

critique of the physical bodies of nature, developed since Kant's first Critique. To 

answer and justify why the status of the human body should occupy a genuine 

place in the Critique of Judgment, we begin by understanding how bodies in 

general were treated in the Critique of Pure Reason (1781-7). There, bodies were 

considered from the perspective of possible science, as objects to which efficient 

causality applies. In Critique of Judgment, the notion of the body is considered 

from another perspective, that of empirical science of nature as a phenomenon 

to which final or finalistic causality applies, the relationship between means and 

ends. Considered henceforth both from the perspective of possible science on 

mechanical bodies and also from that of organicity, complementary to the system 

and its approach as a space of subjectivity, the place of the human body in the 

Critique of Judgment is investigated with a view to identifying its own status in the 

interstice of Kantian reflection. 

Keywords: Faculty of reflective judgment. Transcendental. Teleology. Human 

body. 

 

 
 
 
 
 
  

 



10 
 

ABREVIAÇÕES 

 

Obras de Kant 

 

CRP – Crítica da Razão Pura 

CFJ – Crítica da Faculdade de Juízo 

PPMCN – Primeiros princípios metafísicos da ciência da natureza 
PI - Primeira Introdução da Crítica do Juízo 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



11 
 

SUMÁRIO 

 

INTRODUÇÃO ................................................................................................. 12 

CAPÍTULO 1. CRÍTICA DA RAZÃO NO CAMINHO DA CIÊNCIA DA 

NATUREZA: O PANO DE FUNDO DOS CORPOS EM GERAL ..................... 17 

1.1 Condições fundantes para o conhecimento a priori dos corpos na CRP ............................ 19 

1.1.1 Primeiro elemento: espaço e tempo como estruturas a priori da 

Sensibilidade .......................................................................................... 21 

1.1.2 Aspectos essenciais e pressupostos necessários da Ciência 

possível .................................................................................................. 28 

1.1.3 Segundo e terceiro elementos: categorias como estruturas a priori do 

Entendimento e esquemas da Imaginação transcendental ........................ 37 

CAPÍTULO 2. CIÊNCIA DA NATUREZA POSSÍVEL E CATEGORIA DE 

CAUSALIDADE ............................................................................................... 43 

2.1 Matéria e corpos em geral no texto kantiano de 1786 ....................................................... 47 

2.2 Sistematização do conhecimento na função organizadora das ideias ............................... 53 

2.2.1 Concepção de unidade sistemática como Arquitetônica da razão e 

transição à concepção de sistema como unidade orgânica .............. 58 

CAPÍTULO 3. A TRANSIÇÃO À CIÊNCIA EFETIVA: O PAPEL DA 

FACULDADE DE JULGAR TRANSCENDENTAL .......................................... 63 

3.1 A Crítica da faculdade de juízo e a ligação das faculdades da filosofia .............................. 64 

3.2 Elementos da ciência efetiva da natureza: noções de produto natural, fim natural e de 

seres organizados ....................................................................................................................... 73 

CAPÍTULO 4. CORPO HUMANO E CIÊNCIA EMPÍRICA SOB PRESSUPOSTO 

IDEALISTA ...................................................................................................... 80 

4.1 Resolução da noção de corpo humano e seu lugar na CFJ .................................................. 80 

4.1.1 Noção de corpo humano no debate sobre a raça humana ................ 84 

4.2 Oposição entre ciência natural (física) e metafísica ............................................................ 92 

4.3 O critério idealista como fio-condutor ................................................................................ 96 

4.4 Figura do “como se” e da analogia: a contigencialidade do fenômeno ........................... 103 

CONSIDERAÇÕES FINAIS ........................................................................... 108 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS .............................................................. 111 

BIBLIOGRAFIA PRIMÁRIA ......................................................................................................... 111 

BIBLIOGRAFIA SECUNDÁRIA .................................................................................................... 112 

 

 

 



12 
 

INTRODUÇÃO 

 

 Apesar de Kant não haver debatido, de modo explícito, a noção do corpo 

humano na Crítica da faculdade de juízo (1790)1, é interessante constatar a 

proximidade existente entre os conceitos ali formulados para dar conta dos seres 

naturais e seres organizados em relação ao próprio conceito de corpo humano. 

Os conceitos de corpo natural, corpo organizado e fim natural foram tratados em 

detalhe na Segunda Parte da Crítica da faculdade de juízo, a crítica da faculdade 

de juízo reflexionante teleológica. A explicitação sobre o motivo de o conjunto de 

caraterísticas pertencentes aos objetos naturais e orgânicos não estar 

explicitamente aplicada também ao corpo “humano” não é, no entanto, trazida 

ali. Em vista disso permanece inexplorada a tematização do vínculo dessa 

perspectiva orgânica, fundada na terceira Crítica, com o corpo humano. 

Kant ampliou o tratamento da natureza com a publicação de sua terceira 

Crítica, a Crítica da faculdade do juízo (1790). Ele incluiu nesse texto os dois 

modos anteriores, desenvolvidos na Crítica da razão pura (1781-87) e na Crítica 

da razão prática, pelos quais havia considerado a natureza: primeiramente, por 

meio da causalidade mecânica, no domínio do conhecimento dos objetos – que 

fornecem as intuições empíricas a serem determinadas pelas categorias do 

entendimento; em seguida, por meio da causalidade por liberdade, no domínio 

da determinação da ação livre – assentada na forma da lei, o imperativo 

categórico, como lei objetiva e universalmente válida.  

Assim coube mostrar o aspecto conciliatório da atividade não-

determinante, mas reflexionante do Juízo. Isso possibilitou ampliar a 

consideração da natureza para além da concepção mecânica de objetos: 

considerar os objetos da natureza desde uma ordem causal diferente, a ordem 

finalística, teleológica. Essa parte da tarefa foi desenvolvida na Segunda Parte, 

a Crítica da faculdade de juízo teleológico. Ao enquadrar uma nova configuração 

para tratar dos objetos da natureza segundo a ordem causal final, Kant redefiniu-

os a partir de características que os vinculam ao conceito de finalidade 

(conformidade a fins). Surgiram assim os conceitos nucleares de “objeto natural”, 

“fim natural”, coisas organizadas, “causa final”, entre outros. Apesar dessa 

                                                           
1 Neste texto adotamos CFJ para abreviação deste título da obra kantiana. 



13 
 

renovação conceitual e do contraste que promoveu pela inserção da nova ordem 

causal diante das outras definições do objeto-corpo nas outras Críticas, Kant não 

tratou o corpo humano nesta dimensão finalístico-causal. Se inexiste a restrição 

para inserir o “corpo humano” como também um objeto natural, capaz de ser 

abordado pelos conceitos nucleares acima, faz sentido investigar as condições 

para realizar isso e considerar a “corporalidade do sujeito” como um objeto 

natural entre os outros.  

Embora a investigação acerca da noção de corpo humano na Crítica da 

Faculdade de Juízo permaneça relativamente pouco explorada na literatura 

kantiana, alguns estudos constituem pontos de inflexão decisivos para o 

aprofundamento desse tema. Entre eles, destaca-se a análise de Antonio 

Marques (1987), que, ao examinar a articulação entre sistema e organismo em 

Kant, revela a complexidade interna da concepção kantiana de vida e de 

finalidade natural. Também merece menção a leitura de Hans Vaihinger (1911), 

cuja filosofia do “como se” oferece instrumentos interpretativos férteis para 

compreender o estatuto regulativo das ideias e, por extensão, o modo como o 

corpo pode ser pensado dentro da arquitetônica crítica sem incorrer em 

hipóteses ontológicas indevidas. Mais recentemente, os trabalhos de Jacinto 

Rivera de Rosales (2002) contribuem para iluminar a especificidade da noção de 

corpo humano na terceira Crítica, ampliando o campo hermenêutico e permitindo 

novas abordagens sobre a relação entre organismo, subjetividade e juízo 

reflexionante. 

Essas contribuições, convergem para a possibilidade de uma leitura mais 

minuciosa da presença - implícita - do corpo na Crítica da Faculdade de Juízo. 

Elas abrem, assim, um espaço de problematização no qual o corpo humano 

deixa de ocupar uma posição meramente marginal e passa a integrar o horizonte 

de reflexão, finalidade e organização da natureza, elementos fundamentais para 

a compreensão do projeto crítico kantiano em sua totalidade. 

Assim, visando expor e desenvolver o tema do conceito do corpo humano 

nesse texto kantiano, como uma lacuna deixada pelo autor na terceira Crítica, 

trataremos, no primeiro capítulo, de expor o modo como a noção de corpo, 

vinculada aos corpos em geral, foi abordada na Crítica da razão pura2 (1781-7). 

                                                           
2 E adotamos CRP para a abreviação desta obra kantiana. 



14 
 

Na Crítica da razão pura, Kant explicitou a possibilidade do conhecimento por 

meio das estruturas de conhecimento, ou seja, as faculdades da mente. Ele deu 

destaque ao entendimento [Verstand] e a razão [Vernunft] como as faculdades 

responsáveis pelo conhecimento; num primeiro momento, para determiná-lo, 

subsumindo as intuições em conceitos puros (categorias); e no segundo, para 

organizar por meio de regras puras (Ideias) de forma sistemática o já conhecido.  

Enquanto vinculado à perspectiva de uma causalidade externa (causa-efeito), 

em seu tratamento o corpo humano só podia ser considerado idêntico aos 

demais corpos do mundo físico, aplicando-se a ele as mesmas leis mecânico-

causais aplicadas aos demais corpos.  

 Kant também se ocupou na Crítica da razão pura, como tema de primeira 

ordem, da noção de sistema da razão e do conhecimento racional, tendo iniciado 

ali a investigação do conceito de “sistema” da razão (capítulo III da Doutrina 

transcendental do Método, intitulado A arquitetônica da razão pura, B 860-879). 

Essa tematização veio descortinar a necessária divisão da Filosofia em filosofia 

teórica e filosofia prática, considerando-as, sistematicamente, capazes de serem 

vinculadas a um conceito escolástico, isto é, o conceito de um sistema de 

conhecimento ou um conceito cósmico de Filosofia, designado como um 

conceito arquétipo. Na proposta de alcançar por analogia, pela ideia da razão, a 

noção de sistema, ele colocou em andamento a investigação da totalidade da 

razão sob o conceito de unidade a ela subjacente, perdendo aqui a natureza o 

lugar para a razão. A razão participa na constituição da noção de sistema, 

fornecendo uma visão holística ou sistemática a partir de sua própria ideia, a de 

totalidade ou de conjunto das ações da razão.  

A razão, enquanto especulativa, executa aí o trabalho reflexivo, operando 

a partir dos princípios para alcançar como resultado a arquitetônica da razão e a 

sistematização do conhecimento. Entretanto, a divisão latente e que será 

explicitada trata ainda da divisão das faculdades da mente entre atividade teórica 

(Entendimento) e atividade prática (Razão), ficando vinculadas à perspectiva 

determinante na esfera teórica, na primeira parte da primeira Crítica (Doutrina 

transcendental dos Elementos) na qual são tratados os corpos em geral, e à 

perspectiva determinante na esfera prática, na segunda Crítica (Crítica da razão 

prática), a qual lida com a vontade em geral, restando indeterminado nisso o 

estatuto do corpo humano. Como veremos, somente na terceira Crítica é que 



15 
 

Kant, ao trazer o complemento necessário na tematização do sistemático do 

conhecimento em geral por uma perspectiva orgânica, torna possível vincular ao 

conceito dos demais corpos ainda a noção de corpo humano, na indicação de 

um lugar a ele na compreensão da unidade sistemática pela outra perspectiva, 

a reflexionante. Ressalta-se que, no âmbito deste trabalho, a análise não 

abrangerá corpos animais ou vegetais, limitando-se exclusivamente ao corpo 

humano. 

 No segundo capítulo, apresentamos as características dos objetos 

(corpos em geral) da natureza tratados a partir da ordem mecânico-causal na 

esfera do conhecimento, de corpos determinados pelo conceito de causalidade 

eficiente (causa-efeito). A partir disso avançamos o pano de fundo para 

contrastar, adiante, as propriedades a serem consideradas sobre o corpo 

“humano” para além de uma compreensão mecânica. Nessa tematização 

trazemos a diferença entre os dois aspectos da faculdade de juízo, os aspectos 

determinante e reflexivo/reflexionante, caracterizando a primazia do 

entendimento como faculdade cognitiva da natureza pela causalidade eficiente 

(nexus effectivus) na Crítica da razão pura (1781-1787). Do ponto de vista 

mecânico-causal (causalidade externa), o corpo humano pertence ao mundo 

físico e é considerado em relação idêntica aos demais corpos presentes no 

mundo físico, motivo pelo qual, nesse contexto, ele pertence à totalidade dos 

objetos e é determinável pela causalidade externa enquanto relação dos objetos 

no mundo físico (ciência da natureza ou física).  

No terceiro capítulo investigamos o contraste entre os usos determinantes 

e reflexionante da faculdade de julgar, fundada pela faculdade de juízo em geral 

na Crítica da faculdade do juízo (1790). Como uma possibilidade diferente de se 

aproximar aos corpos da natureza, a noção dos corpos naturais é contrastada 

aqui aos modelos anteriores. Kant avançou a possibilidade de considerar os 

corpos do ponto de vista do conceito de “ser orgânico” pela causalidade final 

(ordem finalística), aplicado os conceitos de ser orgânico e de produto natural a 

toda a restante natureza, aquela não determinável pelo conceito de causalidade 

eficiente (causa-efeito). Também se contrastada o desenvolvimento da ciência 

efetiva da natureza pela faculdade de julgar reflexionante, na apresentação das 

noções de produto natural, fim natural e seres organizados, contrastando a 

perspectiva da ciência efetiva e empírica da natureza à concepção de ciência da 



16 
 

natureza (física), visando elucidar a fundamentação da faculdade de juízo 

reflexiva como mediadora para avançar a consideração do corpo humano como 

presente na CFJ. Por meio do princípio teleológico (conceito de 

finalidade/conformidade a fins), a ciência empírica da natureza e a investigação 

de seu sistema empírico permite compreender o lugar peculiar ao corpo humano 

na Crítica da faculdade de juízo, compartilhado com os demais orgânicos desde 

um estatuto comum. 

E no quarto e último capítulo, explicitamos a presença do corpo “humano” 

vinculada à natureza como totalidade orgânica. No interior dessa especificidade, 

discrimina-se a pertinência do corpo humano entre os demais objetos naturais, 

a partir da ênfase sobre a abordagem regulativa da faculdade reflexionante do 

juízo. E, como consequência, considera-se a ampliação trazida pelo tratamento 

da natureza na terceira Crítica como abordagem assentada num pressuposto 

idealista e de validade regulativa, sob a figura do “como se” e enquanto 

abordagem por analogia ao modo de operar do entendimento no domínio do 

conhecimento.  

  

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



17 
 

CAPÍTULO 1. CRÍTICA DA RAZÃO NO CAMINHO DA CIÊNCIA DA 

NATUREZA: O PANO DE FUNDO DOS CORPOS EM GERAL  

 

 A partir das suas diferentes obras críticas, Kant considerou a importância 

dos corpos em geral a partir do conceito de “corpo” fundado filosoficamente, já 

que em cada uma delas o conceito de corpo foi tratado segundo a perspectiva 

desenvolvida das faculdades humanas de conhecimento e aplicada, do ponto de 

vista fundacional, para uma respectiva ciência (particular). Assim o conceito de 

corpo recebeu na Crítica da razão pura (1781-7) um tratamento bastante 

diferenciado em relação ao que receberá, por exemplo, na Crítica da razão 

prática (1788) e, também, ao que recebeu na Crítica da faculdade do juízo 

(1790). Nossa questão geral investiga o conceito de corpo buscando encontrar, 

como presente nele, as necessárias características que compõem o corpo 

“humano”. A fim de alcançar essas características, nossa pesquisa inicia por 

averiguar, em particular, de que modo o conceito de corpo – na perspectiva 

científica da ciência natural (física), os corpos em geral -, foi tematizado por Kant 

na Crítica da razão pura. 

 Motivado em que um dos núcleos da “crítica” da razão pura é avaliar a 

possibilidade do tratamento a priori dos objetos do conhecimento, os quais são 

manifestos, primariamente, desde a dimensão espacial (sentido externo) em 

vínculo com a dimensão temporal (sentido interno), através da faculdade da 

Sensibilidade [Sinnlichkeit], nessa averiguação do quanto a abordagem do 

conceito de corpo da ciência natural (física), levada em consideração 

abundantemente na abordagem kantiana dos fundamentos, traz subjacente a 

passagem à noção do corpo “humano”, isto é, para além de sua caracterização 

meramente de corpo mecânico, mas ainda como corpo “orgânico”. Essa última 

perspectiva foi abordada com evidência no conceito dos seres (corpos) 

orgânicos e do organismo na Crítica da faculdade do juízo. Ainda assim, visto 

que Kant não vinculou no conceito de organismo na CFJ, de modo explícito, o 

vínculo deles – como corpos – ao corpo “humano”, a tarefa é apontar essa 

possível passagem ou identificar e demonstrar a necessária presença do corpo 

“humano” como ínsito no conceito dos corpos orgânicos.   

 Inúmeras pesquisas têm apontado essa lacuna no tratamento kantiano 



18 
 

buscando fornecer-lhe uma resposta.3 Uma investigação detida sobre essa 

lacuna não carece apontá-la, no entanto, como tão intencional quanto à primeira 

vista possa parecer, pois a ausência de vinculação entre essas diferentes 

dimensões do conceito de corpo, seja através das leis físicas (causalidade 

externa), seja através da abordagem complementar das leis orgânicas 

(causalidade interna), necessariamente estará levando em consideração o corpo 

“humano”. Trata-se, antes, de tornar explícito esse vínculo e essa passagem a 

partir de um tratamento coerente.  

 Desde a concepção de metafísica realizada por Kant – daquela metafísica 

“depurada pela crítica” (CRP, B XXIV, 1989, p. 24)4 – temos, de um lado, as 

condições pelas quais os objetos de conhecimento podem ser dados e, do outro, 

as condições por meio das quais eles podem ser pensados, as quais vinculam 

as faculdades da sensibilidade [Sinnlichkeit] e do entendimento [Verstand]. E, 

para fechamento dessas duas temos o desenvolvimento da perspectiva da 

totalidade ou do sistema da razão5, desenvolvido pela faculdade da razão 

[Vernunft]. Na distinção entre uma metafísica da natureza e uma metafísica dos 

costumes, Kant explicitou a constituição de cada domínio em separado, isto é, 

os campos do teórico (conceito de natureza) e do prático (conceito de liberdade), 

como domínios contíguos, mas cada um com sua legislação própria e específica.  

 O conceito de corpo que investigamos pertence ao domínio da metafísica 

da natureza, no qual a noção de corpo em geral recebe, respectivamente, um 

sentido formal e outro material, e cujas concepções preparam a abordagem 

consequente de uma ciência possível e de uma ciência efetiva. Kant entende por 

                                                           
3 Umas das obras que busca dar conta desse problema foi trazida pelo professor Jacinto Rivera 
de Rosales no livro intitulado: Kant: la ‘Crítica del Juicio teleológico’ y la corporalidad del sujeto 
(2002), no qual tematiza o sentido de a noção de corpo humano não ter sido enquadrada na 
conceituação kantiana dos “seres organizados” na Crítica da faculdade do juízo. Na obra Jacinto 
examina a presença do conceito de corpo na CFJ a partir dos indícios deixados entreabertos na 
CRP. No objetivo de resgatar o vínculo e a transição desse conceito nas duas obras kantianas, 
a CRP e a CFJ, nosso exame iniciará pela CRP e examinará desde ela a recepção do conceito 
de corpo humano na CFJ. Para uma abordagem mais ampla sobre o lugar da noção de corpo 
em diferentes pensadores, cfe. ROSALES, Jacinto R. de.; LÓPEZ SÁENS, Ma. del C. El Cuerpo. 
Perspectivas Filosóficas. Madrid: UNED, 2002.  
4 As citações das obras de Kant mencionadas neste escrito seguem o padrão de referências. A 
letra B indica a segunda edição da publicação original em alemão e a paginação corresponde à 
Edição Acadêmica (Akademie-Ausgabe = AA) da obra completa de Kant. 
5 Diferentemente da concepção de metafísica da tradição, a concepção kantiana, iniciada pela 
revolução copernicana apresentada no Prefácio da 2ª edição, subverteu a compreensão da 
relação sujeito-objeto, na medida em que, disse ele, “só é possível conhecer a priori das coisas 
o que nós mesmos nelas pomos” (Kant, B XVII, 1989 p. 21), tirando a primazia do objeto e 
colocando em seu lugar a do sujeito.  



19 
 

ciência possível aquela que fundamenta o conhecimento, a ciência natural a 

priori, desenvolvida na Crítica da razão pura (1781-87) e nos Primeiros princípios 

metafísicos da ciência da natureza (1786); e entende por ciência efetiva a ciência 

empírica considerada sistematicamente, a qual foi desenvolvida, em parte, na 

Crítica da faculdade de juízo (1790).  

Abordamos a seguir, inicialmente, o conceito de corpo nessa primeira 

perspectiva, a da ciência possível, seguindo os fundamentos da filosofia 

transcendental que servem de pressupostos necessários para o conhecimento 

a priori da natureza na perspectiva da ciência natural (física). Atendendo à linha 

temporal na qual Kant expôs sua concepção de corpo a partir das categorias 

fundadas pela filosofia transcendental, explicitaremos os elementos fundantes 

dessa perspectiva enquanto decisiva para a possível passagem ao tratamento 

da ciência efetiva, fundada na outra perspectiva da razão.  

 

1.1 Condições fundantes para o conhecimento a priori dos corpos na CRP 

 

 Diante dos modelos empirista e racionalista do séc. XVII, os quais 

defendiam as concepções céticas e dogmáticas em relação ao conhecimento e 

sua fundamentação, Kant trouxe uma revolução no modo de conceber o 

conhecimento. Mediante a análise profunda da própria faculdade da razão 

[Vernunft] ele investigou os limites e as possibilidades do conhecimento 

pautados na estrutura racional, tanto na forma de representar os objetos 

sensíveis pela Sensibilidade (através de intuições) como na de representar os 

objetos conceituais pelo Entendimento (através de categorias), constituindo 

Sensibilidade [Sinnlichkeit] e Entendimento [Verstand] as duas faculdades 

fundamentais de conhecimento. Essas faculdades se originam como faculdades 

puras e independentemente da experiência. 

 No capítulo da Estética transcendental, na primeira parte da Crítica da 

razão pura, Kant apresentou o espaço e o tempo como formas a priori que 

estruturam a recepção do conteúdo (matéria) de conhecimento pelo sujeito. Por 

sua vez, na segunda parte, a Analítica transcendental, ele demonstrou o modo 

pelo qual os conceitos do Entendimento determinam as informações e dados (as 



20 
 

intuições materiais) fornecidas à Sensibilidade.6 Embora o conhecimento 

humano se inicie com/pela experiência, contudo isso não significa que todo o 

conhecimento possa ser dela derivado (CRP, B 1, 1989, p. 36). 

A investigação sobre a origem (heterogênea) do conhecimento tem de 

responder à questão: em que medida é possível um conhecimento que 

independe da experiência? Esse conhecimento se chama conhecimento a priori 

e se distingue daquele outro que depende da experiência e se chama, por isso, 

conhecimento a posteriori (Kant, B 2, 1989, p. 37). Uma vez que o conhecimento 

humano provém de fontes distintas, em parte da Sensibilidade e em parte do 

Entendimento, a compreensão das suas fontes puras (indicada na segunda parte 

da oração acima: “nem todo o conhecimento se deriva da experiência”) se 

justifica por servir para determinar a matéria do conhecimento (conhecimento 

empírico), indicado na primeira parte da oração: “o conhecimento humano se 

inicia na/começa com a experiência”.  

 A partir dessas duas fontes distintas de conhecimento, Kant tematiza a 

necessária tarefa de produção de uma síntese. Essa síntese pode ser vista como 

refletindo, também, a unificação das perspectivas das posições das duas 

filosofias anteriores, relativamente à qual vale: como uma concessão ao 

empirismo, deu destaque ao papel necessário da matéria no conhecimento 

(primeira parte da oração acima); e, como uma concessão ao racionalismo, ao 

papel da estrutura conceitual (conceito) com vistas a determinar a matéria. No 

entanto, a tematização dessa síntese exigiu uma reforma do método mediante a 

qual se realocou a centralidade da tarefa cognitiva para o sujeito, enquanto que 

estava calcada, anteriormente, no objeto. Kant denominou isso de a “revolução 

copernicana aplicada na filosofia”, trazendo esse tratamento transformado como 

uma perspectiva crítica, já que avalia previamente os pressupostos racionais 

envolvidos e pertencentes, individual e coletivamente, aos membros da relação 

e à relação sujeito-objeto.  

 A reforma do método significou, assim, o encontro para a razão de uma 

                                                           
6 Como veremos, Kant estabeleceu ainda na Crítica da razão pura um terreno puro de 
investigação para a faculdade da razão [Vernunft], enquanto faculdade especulativa que busca 
realizar puros pensamentos com significado transcendental, de validade meramente subjetiva. 
Denominado de Dialética transcendental, investigou nesse capítulo as formas puras da razão, 
as ideias (conceitos puros ideais) necessárias da razão, entre as quais está a ideia de sistema. 
À base disso se constata, dirá ele, que são três as faculdades superiores do conhecimento: 
Entendimento, Faculdade de julgar e Razão (Kant, B 169, 1989. p. 175). 



21 
 

via segura – a da ciência filosófica –, por meio da qual doravante não são mais 

confundidos os seus limites, a exemplo da matemática e da física, como 

conhecimentos racionais. Num tal caminho seguro, a razão deve ser discípula 

de si própria e se guiar pela natureza das suas faculdades (Prefácio da segunda 

edição à CRP). Essa revolução do método foi decisiva para a constituição da 

chamada filosofia transcendental. Ele definiu a condição desse conhecimento e 

o conjunto (ou sistema) deles de filosofia transcendental. Disse:  

 

Chamo transcendental a todo o conhecimento que em geral se 
ocupa menos dos objetos, que do nosso modo de conhecer, na 
medida em que este deve ser possível a priori. Um sistema de 
conceitos deste gênero deveria denominar-se filosofia 

transcendental (Kant, B 25, 1989, p. 53). 
 

A filosofia transcendental fornecerá, assim, o fundamento para o 

conhecimento dos corpos, enquanto fundamenta todos os conceitos que são 

necessários para determinar a matéria da experiência. Há, disse ele, dois troncos 

do conhecimento humano “que são a sensibilidade e o entendimento; pela 

primeira são-nos dados os objetos, mas pela segunda esses objetos são 

pensados” (CRP, B 29, 1989, p. 56). Conforme isso, pode-se dizer que pela 

sensibilidade os objetos (em sua maioria, inicialmente como corpos no espaço) 

de conhecimento são dados e pelo entendimento eles são pensados.  

 A seguir explicitamos os modos de operação dessas duas faculdades de 

conhecimento, Sensibilidade e Entendimento, enquanto estruturas 

transcendentais que facultam ao sujeito a elaboração do conhecimento.  

 

 

1.1.1 Primeiro elemento: espaço e tempo como estruturas a priori da 

Sensibilidade 

 

 Kant tematizou na Estética transcendental7 a possibilidade do 

                                                           
7 O termo “estética” foi utilizado por Kant em dois sentidos distintos. No primeiro deles, este 

apresentado na Crítica da razão pura: “São os alemães os únicos que atualmente se servem da 
palavra estética para designar o que outros denominam crítica do gosto. Esta denominação tem 
por fundamento uma esperança malograda do excelente analista Baumgarten, que tentou 
submeter a princípios racionais o julgamento crítico do belo, elevando suas regras à dignidade 
de uma ciência. Mas esse esforço foi vão. Tais regras ou critérios, com efeito, são apenas 
empíricos quanto às suas fontes (principais) e nunca podem servir para leis determinadas a priori, 



22 
 

conhecimento sensível a partir dos princípios a priori da Sensibilidade. Esta é a 

faculdade das intuições, através da qual os objetos são dados ao sujeito; 

unicamente a partir disso é possível de ser pensado qualquer objeto pelo 

Entendimento. Como primeiro momento no processo do conhecer, o nível da 

experiência, aqui a esfera sensível fornece os objetos por meio das intuições 

empíricas (matéria), enquanto a forma dessas intuições reside a priori no espírito 

[Gemüt] humano, as quais são as formas puras de espaço e tempo. Assim é 

estabelecido no processo de conhecer, na Crítica da razão pura, o momento de 

estabelecer a validade objetiva das estruturas formais de espaço e tempo, 

mostrando-os desde seu vínculo possível ao conteúdo. 

 As intuições são caracterizadas de dois modos distintos: como intuição 

empírica e como intuição pura. A primeira se distingue pelo modo como o objeto 

é dado, que é a sensação. Sensação é a impressão ou o efeito causado pelo 

objeto sobre a capacidade representativa, produzindo uma “modificação” na 

Sensibilidade. Na intuição empírica, o objeto permanece ainda indeterminado, 

sendo por isso chamado de fenômeno [Erscheinung]. Há no fenômeno dois 

aspectos: matéria e forma. A matéria é a própria sensação, o múltiplo ou o 

diverso do fenômeno, enquanto várias representações ou impressões sensíveis 

disponibilizadas nela; por sua vez, a organização e coordenação dessas 

representações numa certa relação, designada como a forma do fenômeno.8 

 Assim, do ponto de vista formal, espaço e tempo são condições de 

possibilidade da intuição (material) por meio da sensação. A fim de elucidar os 

motivos de admitir como a priori as estruturas formais espaciotemporais dos 

fenômenos, Kant desenvolveu dois tipos de justificativa para elas, denominadas 

de deduções metafísica e transcendental das formas puras da intuição. 

Na medida em que interessa aqui, principalmente, a categoria – no 

Entendimento – vinculada aos corpos em geral, que fundamenta a 

                                                           
pelas quais se devesse guiar o gosto dos juízos; é antes o gosto que constitui a genuína pedra 
de toque da exatidão das regras. Por esse motivo é aconselhável prescindir dessa denominação 
ou reservá-la para a doutrina que expomos e que é verdadeiramente uma ciência [...]” (CRP, B 
35, 1989, p. 62). 
8 A intuição a priori, enquanto forma pura do espaço e do tempo, importa, visto que, por meio 
dela, o pensamento se refere ao objeto. Somente objetos que afetaram o sujeito, num espaço e 
tempo determinados, poderão ser reconduzidos, por meio dessas estruturas pré-empíricas, ao 
objeto. Além dessas estruturas sensíveis não é possível haver outro modo de referência aos 
objetos de conhecimento, já que objetos que não se seguem de intuições não podem ser 
conhecidos.  



23 
 

representação do conceito de corpos em geral na sensibilidade, a elucidação 

acima se mostra relevante por fundamentar a dimensão cognitiva e aplicada das 

formas puras de espaço e tempo.9 Daí que a importância das deduções 

metafísica e transcendental reside em estabelecer a relação de validade entre 

um objeto representado como dado e o mesmo objeto estabelecido como 

conteúdo de uma ciência, isto é, capaz de ser conceituado (desde a categoria 

de substância) como um objeto possível de conhecimento. 

 Para mostrar como se dá a relação entre objeto dado e objeto 

conceituado, os argumentos dedutivos sobre o espaço e o tempo seguem uma 

sequência semelhante, aplicando-se as considerações estruturais sobre a noção 

de espaço também sobre a de tempo10. Assim, o termo “exposição metafísica” 

compreende, diz Kant, a apresentação clara do que pertence a um conceito 

enquanto dado a priori (CRP, 1989, B 38, p. 64); e a “exposição transcendental” 

corresponde à explicação de um conceito considerado como princípio da 

possibilidade de outros conhecimentos sintéticos a priori (CRP, B 40, 1989, p. 

66). Na exposição metafísica, a noção de espaço é admitida como existente com 

vistas a ordenar as coisas representadas como estando fora do sujeito, ou seja, 

por intermédio do sentido externo se podem representar objetos exteriores e 

situados no espaço. A noção de tempo, do mesmo modo, é admitida como 

existindo internamente com vistas a ordenar as representações intuitivas 

(internas), isto é, por meio do sentido interno as intuições são organizadas (CRP, 

B 37, 1989, p. 63 -64).   

 O espaço e o tempo são intuições puras na medida em que são 

representações a priori que fundamentam a experiência, enquanto 

                                                           
9 A junção da Sensibilidade e do Entendimento é anunciada na seguinte passagem: “Eliminai, 

pouco a pouco, do vosso conceito de experiência de um corpo tudo o que nele é empírico, a cor, 
a rugosidade ou macieza, o peso, a própria impenetrabilidade; restará, por fim, o espaço que 
esse corpo (agora totalmente desaparecido) ocupava e que não podereis eliminar. De igual 
modo, se eliminardes do vosso conceito empírico de qualquer objeto, seja ele corporal ou não, 
todas as qualidades que a experiência vos ensinou, não poderíeis contudo retirar-lhe aquelas 
pelas quais o pensais como substância ou como inerente a uma substância (embora este 
conceito contenha mais determinações do que o conceito de um objeto em geral). Obrigados 
pela necessidade com que este conceito se vos impõe, tereis de admitir que tem sua sede a 
priori na nossa faculdade de conhecer”. Kant, B 5, 1989, p. 39. 
10 A estrutura das deduções metafísicas e transcendentais dos conceitos de espaço e tempo é 

apresentada de modo análogo: exposição metafísica do conceito de espaço; Exposição 
transcendental do conceito de espaço e Consequências dos conceitos precedentes, seguida da 
Exposição metafísica do conceito de tempo; Exposição transcendental do conceito de tempo e 
Consequências extraídas desses conceitos. Kant, B 37- B 38, 1989, p. 63-75. 



24 
 

representações prévias aos conceitos, e por não poderem ser extraídas da 

experiência. Só é possível representar algo como exterior, como objeto 

ocupando um espaço, se se admitir antes que a noção de espaço está fundada 

como estrutura do sujeito. Nesse sentido o espaço fundamenta as percepções 

externas. Do mesmo modo, a noção de tempo fundamenta as representações 

(percepções) internas, sendo possível representar a simultaneidade (que uma 

coisa existe num só e mesmo tempo) e a sucessão (que uma coisa existe em 

tempos diferentes) somente se a noção de tempo é admitida a priori como 

fundamento; isto é, as representações de simultaneidade e de sucessão não 

podem ser diretamente acessadas conceitualmente pelo Entendimento.  

Em vista disso, espaço e tempo, como formas puras da intuição, trazem 

o caráter necessário fundante para toda representação de objeto da experiência. 

A representação necessária do tempo e do espaço reside a priori na medida em 

que fundamenta as representações externas (espaço) e constitui o fundamento 

de todas as intuições (tempo). Não é possível representar um objeto que não 

esteja num espaço, nem suprimir o tempo na relação entre objetos no fenômeno, 

pois a realidade objetiva das formas puras da intuição se segue como critério 

para a validade necessária e universal delas como noções estruturantes.  

  Kant exemplifica isso avançando o argumento sobre a necessidade a 

priori do tempo para constituir os princípios apodíticos das relações do tempo, 

isto é, de que “o tempo tem apenas uma dimensão; [e] tempos diferentes não 

são simultâneos, mas sucessivos (tal como espaços diferentes não são 

sucessivos, mas simultâneos)” (CRP, B 47, 1989, p. 71). Esses princípios valem 

como regras que possibilitam as experiências. Daí que, considerados como 

intuição pura e forma pura da intuição sensível, espaço e tempo não são nem 

conceitos discursivos nem conceitos universais das relações das coisas. Por se 

tratar de uma intuição a priori, o espaço só pode ser representado como “uno” e, 

quando o sujeito se refere a vários espaços, no fundo, ele só pode estar fazendo 

referência às partes de só um e mesmo espaço. Assim também ocorre na noção 

de tempo, pois tempos diferentes são necessariamente partes de um mesmo 

tempo. Assim, como grandezas11 infinitamente dadas, o espaço e o tempo são 

                                                           
11 Kant define grandeza como “a consciência do diverso homogêneo na intuição em geral, na 

medida que só assim é possível a representação de um objeto, é o conceito de uma grandeza 
(de um quantum). Portanto, a própria percepção de um objeto como fenômeno só é possível 



25 
 

intuições, e não conceitos. É que nenhum conceito pode englobar em si 

representações infinitas, mas apenas sínteses pontuais entre determinadas 

representações. Visto que espaço e tempo não são conceitos, inicialmente eles 

devem fundamentar toda a experiência empírica, da qual dependerá o conceito 

para que seja fornecida alguma matéria a ser determinada. Como grandezas 

infinitas, espaço e tempo são representações originárias e devem ser 

tematizadas como capacidade ilimitada da intuição na recepção de matéria. 

 Nesse sentido Kant avança, então, para a exposição transcendental do 

espaço e o tempo: doravante eles são tomados como princípios12 de explicação 

dos conhecimentos que ampliam ou atualizam nossos conceitos dos objetos, isto 

é, dos conhecimentos sintéticos a priori. Kant responde aqui à questão central 

da filosofia transcendental, mencionada na Introdução à Crítica da razão pura, a 

saber, “com são possíveis os juízos sintéticos a priori?” (CRP, B 19, 1989, p. 49). 

Dito de outro modo: como é possível ampliar o conjunto de dados e informações 

(conhecimento) a respeito de um objeto sem necessitar ter novamente outro 

contato empírico com tal objeto (fenômeno)? E como se certificar de haver 

correspondência entre o que foi nele pensado (após fornecida a matéria pelas 

estruturas espaciotemporais) e o modo como o objeto apareceu empiricamente 

na sensibilidade? 

Kant fornece os elementos para elucidar isso mediante sua teoria do juízo: 

todo juízo se articula pela estrutura sujeito/verbo/predicado (“A é B”). Visto que 

um juízo consiste na conexão entre dois conceitos, dos quais um (A) cumpre a 

função de sujeito e o outro (B) a do predicado, trata-se de atentar à ligação 

realizada exclusivamente pelo sujeito (sujeito lógico): este ligar o diverso das 

representações, ou vários conceitos, como “um ato do entendimento chamado 

                                                           
mediante essa mesma unidade sintética do diverso da intuição sensível dada, pela qual é 
pensada a unidade da composição do diverso homogêneo no conceito de uma grandeza; isto é, 
os fenómenos são todos eles grandezas extensivas, porque enquanto intuições no espaço ou no 
tempo, têm de ser representados pela mesma síntese que determina o espaço e o tempo em 
geral”. Kant, B 203, 1989, p. 198-99. Importante notar a diferença entre grandezas extensivas e 
grandezas intensivas. A primeira é “aquela em que a representação das partes torna possível a 
representação do todo (e portanto, necessariamente, a precede”. Kant, 1989, B 203, p. 199. A 
segunda é “àquela que só pode ser apreendida como unidade e em que a pluralidade só pode 
representar-se por aproximação da negação=0. Toda a realidade no fenômeno tem, portanto, 
grandeza intensiva, isto é, um grau”. Kant, B 210, 1989, p. 203. 
12 Sobre o termo princípios Kant afirma, “os princípios a priori têm este nome, não só porque 

contêm em si os fundamentos de outros juízos, mas também porque não assentam 
conhecimentos mais elevados e de maior generalidade”. Kant, 1989, B 188, p. 189. 



26 
 

de síntese” (CRP, B 130, 1989, p. 129). Chama-se análise, por sua vez, o ato de 

ligação por decomposição dos elementos, a qual conduz à unidade do diverso 

correspondente à unidade sintética do diverso.13 Unicamente a juízos realizados 

cujo conteúdo são objetos de experiência se pode buscar corresponder um valor 

de verdade (verdadeiro ou falso).  

Para estruturas fundantes das atividades de síntese do entendimento, 

Kant apresentou como estrutural a tripla forma de conhecimentos: a dos juízos 

analíticos, a dos juízos sintéticos e a dos juízos sintéticos a priori. Quando “o 

predicado B pertence ao sujeito A como algo que está contido (implicitamente) 

nesse conceito A” (CRP, B 10, 1989, p. 42-43), esse juízo é analítico. Tais juízos 

podem, em consequência disso, ser obtidos por análise, ou seja, o predicado 

explica o sujeito (explicativos). Quando o “B está totalmente fora do conceito A” 

(CRP, B 10, 1989, p. 43) esse juízo é sintético e, extensivo, na medida em que 

acrescentam ao predicado do sujeito um conceito que nele não estava contido. 

 Os juízos sintéticos são considerados todos juízos de experiência. Mas 

com a divisão dos juízos14 em juízos analíticos a priori, juízos sintéticos a 

posteriori e juízos sintéticos a priori, a questão era justificar como são possíveis 

os juízos sintéticos a priori, na medida em que nos juízos analíticos se parte do 

conceito dado para estabelecer qualquer coisa a seu respeito; nos juízos 

sintéticos, ao contrário, é necessário sair do conceito dado para estabelecer em 

relação a ele algo completamente diferente do que se havia pensado. Nesse 

sentido, Kant pondera a incógnita: “Qual é aqui a incógnita X em que se apoia o 

entendimento quando crê encontrar fora do conceito A um predicado B, que lhe 

é estranho, mas, todavia, considera ligado a esse conceito?” (Kant, B 13, 1989, 

p. 45). A resposta à incógnita X é: a forma a priori de todas as representações, 

é o tempo. 

                                                           
13 É importante destacar que o entendimento faz juízos a partir da tábua das categorias:  1. 
Quantidade, 2. Qualidade, 3. Relação, 4. Modalidade. A partir desses quatro tipos de juízo Kant 
mostra a geração das categorias. Kant, B 106, 1989, p. 110-111.  
14 Os juízos de conhecimento são divididos em: juízos analíticos a priori, juízos sintéticos a 
posteriori e juízos sintéticos a priori. Os juízos analíticos a priori são juízos em que o predicado 
está contido no sujeito; tais juízos podem, em consequência disso, ser obtidos analiticamente e, 
o predicado explica o sujeito. Os juízos sintéticos a posteriori são aqueles em que o predicado 
não está contido no sujeito e fazem referência sempre a experiência. E os juízos sintéticos a 
priori são aqueles em que o predicado não pode excluir o sujeito, e que, uma vez aplicados à 
experiência, dão origem a uma conclusão que estende o conhecimento, como é o caso dos juízos 
usados na matemática. 



27 
 

Admitimos, pois, que sem tem de partir de um conceito dado 
para o comparar sinteticamente com um outro; é então 
necessário um terceiro termo, no qual somente se pode produzir 
a síntese dos dois conceitos. Qual é, pois, este terceiro termo, 
senão o medium de todos os juízos sintéticos? Só pode ser um 
conjunto em que todas as nossas representações estejam 
contidas, ou seja, o sentido interno, e a sua forma a priori, o 
tempo. A síntese das representações assenta sobre a 
imaginação; porém a unidade sintética das mesmas (requerida 
para o juízo), descansa sobre a unidade da apercepção. É, pois, 
aí que se deverá procurar a possibilidade de juízos sintéticos 
puros e como os três termos contém fontes de representação a 
priori; também neles se deverá buscar a possibilidade dos juízos 
puros; estes juízos serão necessários para alcançar um 
conhecimento dos objetos que assente apenas na síntese das 
representações (Kant, B 194, 1989, p. 193). 

 

 

 Se a possibilidade dos juízos sintéticos a priori reside na forma pura da 

sensibilidade (o tempo) e se estes juízos são considerados como necessários 

para conhecer os objetos, é certo afirmar que, para que um conhecimento tenha 

realidade objetiva (se refira a um objeto e nele encontre sentido e significado), o 

objeto precisa ser dado. O espaço e o tempo como formas puras, destituídos de 

qualquer elemento empírico e carregados de certeza da sua representação a 

priori, não teriam validade objetiva se não fosse mostrado o seu uso necessário 

para objetos da experiência. Por isso a representação do espaço e do tempo se 

referem à imaginação, pois é ela quem suscita os objetos da experiência, uma 

vez que sem os objetos os conceitos são vazios.  

 A dedução transcendental dos conceitos de espaço e tempo visa mostrar, 

então, como são possíveis os juízos sintéticos a priori, buscando inicialmente 

provar isso na matemática (geometria euclidiana). Ou seja, provar de que modo 

intuições puras (aqui de construção matemática) trazem a possibilidade de 

ampliação dos conhecimentos por meio de predicados não acrescentados a ela 

por meio da experiência. Em segundo lugar, Kant aplica na ciência natural (física 

newtoniana) a prova da possibilidade de ampliação do conhecimento; é que 

também na ciência natural a intuição pura (forma sensível espaciotemporal) 

serve de fundamento para fornecer objetos e receber a priori a matéria 

(conteúdo). Em ambas, matemática e ciência natural, essas estruturas a priori 

de espaço e tempo conseguem derivar conhecimentos, por sínteses (puras), que 

não estão contidos nessas intuições (empíricas). Assim, para o caso de cada um 



28 
 

dos respectivos domínios, seja na matemática, seja na ciência natural, antevê-

se que a condição formal das intuições espaço-temporais direciona o tratamento 

da ciência possível graças à fundação transcendental de categorias 

matemáticas, na primeira e segunda classe da tábua das categorias do 

Entendimento, na medida em que requer a existência da matéria da intuição para 

a constituição do conhecimento. Com isso é ainda deixado em aberto a 

possibilidade do tratamento da ciência efetiva pela fundamentação 

transcendental de categorias dinâmicas, na terceira e quarta classe da mesma 

tábua das categorias, visto requerer apenas a possibilidade de relação entre os 

conceitos, os quais já têm elucidada sua referência a intuições possíveis.15  

 

1.1.2 Aspectos essenciais e pressupostos necessários da Ciência possível  

 

Segundo Höffe (2013), pode-se tematizar as categorias matemáticas e as 

categorias dinâmicas na perspectiva da matematização e da fisicalização do 

mundo natural. Por meio das quatro classes de conceitos do entendimento 

(quantidade, qualidade, relação e modalidade), subdivididas em duas sessões, 

a saber, uma classe de categorias matemáticas e outra de classe de categorias 

dinâmicas (Kant, B 105, 1989), Kant elucida a devida participação do 

entendimento, principalmente, no interesse trazido para nossa investigação, 

voltado ao conceito puro de substância como conceito dos corpos em geral. 

Na medida em que as categorias são os conceitos puros do entendimento, 

apresentados na chamada “tábua das categorias”, desde suas quatro classes se 

pode conduzir a investigação dos objetos que interessam à matemática 

(euclidiana) e à ciência natural (newtoniana). Enquanto a matemática representa 

os objetos do conhecimento a priori nas formas puras da intuição (espaço e 

tempo), cuja origem é o espírito humano, as propriedades do espaço 

(sistematizadas na geometria e na aritmética) se deixam conhecer de imediato 

                                                           
15 Kant avançará na CFJ o vínculo da condição de tempo formal exclusivamente às categorias 
matemáticas, abrindo espaço com isso para as categorias dinâmicas no uso das categorias para 
o pensamento possível de outra ordem causal (causalidade finalista). Daí a desvinculação das 
categorias matemáticas (classes primeira e segunda na tábua das categorias) em relação às 
categorias dinâmicas (classes terceira e quarta), constatada na passagem: “Porém, os objetos 
do conhecimento empírico são ainda determinados de muitos modos, fora daquela condição de 
tempo formal, ou tanto quanto é possível julgar a priori, suscetíveis de ser determinados”. Kant, 
2008, XXXII, p. 27. 



29 
 

a partir da construção de cada conceito na intuição (pura). Do ponto de vista da 

forma pura do tempo, o espírito humano considera os números inteiros derivados 

da intuição do tempo, cujo conhecimento é sistematizado na aritmética. Na 

medida em que a forma da intuição a priori é suficiente, ou seja, que ela é 

sensível, sem ser empírica, as proposições matemáticas são necessárias e 

universalmente válidas, independentemente da experiência.16 Por extensão, na 

ciência natural não é possível de ser realizada nenhuma síntese conceitual 

mediante as formas puras da intuição, na medida em que espaço sem objeto é 

vazio (de conteúdo) e tempo sem a sequência sucessiva ou simultânea de dados 

materiais nada fornece. 

Para estabelecer a realidade tanto do espaço como do tempo, Kant 

estabeleceu os critérios de realidade empírica e idealidade transcendental das 

formas puras espaciotemporais. Isto é, o espaço e o tempo possuem realidade 

empírica na medida em que se referem apenas a fenômenos como suas 

condições (e não a coisas em si), e possuem idealidade transcendental pelo fato 

de serem constitutivos do sujeito, mas jamais do objeto, isto é, são formas 

constitutivas da sua sensibilidade, independentemente de coisas exteriores 

(Kant, B 44, 1989, p. 68-69). 

 A validade da matemática como ciência advém, portanto, do fato dela se 

servir da construção dos objetos no espaço e no tempo, constituindo assim os 

juízos sintéticos a priori mediante as intuições puras da sensibilidade, as quais 

são necessárias e possuem rigorosa universalidade, como fundamento para 

afirmar seus juízos de conhecimento como independentes de toda a 

experiência.17 Por sua vez, relativo à validade da ciência natural (física) (desde 

                                                           
16 A geometria determina a priori sinteticamente as propriedades do espaço (CRP, B 40, 1989, 
p. 66), mas para que o seu conhecimento seja possível, antes o espaço deve ser uma intuição a 
priori. A possibilidade da geometria como conhecimento sintético a priori, só é possível pela 
explicação realizada pelo sujeito, pois o espaço não representa as propriedades das coisas ou 
suas relações, mas é a forma de todos os fenômenos dos sentidos externos, isto é, a condição 
subjetiva da sensibilidade.  
17 O método matemático apresentado por Kant requer uma construção que corresponda ao 

conceito e que, por meio de uma intuição a priori, o antecipe como esquema. A construção na 
intuição pura dos conceitos geométricos é justamente o processo que estabelecer as 
propriedades desse espaço que não pode de forma alguma ser empiricamente intuído, mas que 
ao mesmo tempo acompanha toda a representação dos fenômenos externos. Se segue disso, 
que a matemática está no sujeito, mas ela precisa ser construída (por síntese). Todos os 
elementos para construir a matemática estão no sujeito, sem necessidade alguma de 
conhecimento empírico. Nesse processo de construção da matemática se conjugam as 
atividades da Sensibilidade e do Entendimento. 



30 
 

seus fundamentos conceituais apresentados na CRP), o processo de 

constatação da validade de seus juízos de conhecimento tem início desde a 

dimensão lógico-conceitual. Aqui o seguinte juízo: “Todos os corpos são 

extensos”, sem remeter a qualquer experiência, pode ser considerado um juízo 

válido, pois sua verdade é constatada de modo puramente lógico, por elucidação 

do predicado como presente necessariamente no conceito do sujeito. Mas o 

juízo: “Todos os corpos são pesados” carece da experiência para se saber algo 

a seu respeito, requerendo previamente das formas de espaço e tempo para ter 

acesso à representação intuitiva sensível e também empírica dos objetos 

(corpos) dados.  

Enquanto no caso da matemática e da ciência natural (física) são 

necessários os momentos das categorias, o momento para a matematização e 

o para a fisicalização, correspondente às categorias de quantidade e qualidade, 

pode-se dizer que unicamente por isso o mundo natural obtém evidência intuitiva 

e evidência conceitual. Aqui os princípios matemáticos e os dinâmicos são 

utilizáveis com vistas a tornar acessível intuitiva e conceitualmente os objetos 

dados.18 Enquanto as categorias matemáticas tratam do modo como o mundo 

se apresenta do ponto de vista da geração da evidência intuitiva em nosso 

conhecimento, as categorias dinâmicas tratam do modo como o mundo se 

apresenta do ponto de vista da evidência conceitual discursiva em nosso 

pensamento (Höffe, 2013, p. 167). Assim, intuição e pensamento, os dois 

elementos heterogêneos necessários do conhecimento, são apresentados 

intrinsecamente entrelaçados no interior do procedimento estabelecido pelas 

categorias do Entendimento.  

  E, no interesse de nossa pesquisa, o conceito de corpo, ele se encontra 

na categoria de substância sob o nome de inerência e subsistência (accidens et 

substantia) enquanto pensamento de um objeto possível, pertencendo, do ponto 

de vista de sua fundamentação conceitual, às categorias dinâmicas. Na 

contramão das definições do termo “substância” que os estudiosos vinham 

                                                           
18 No segundo capítulo da Analítica transcendental intitulado Sistema de todos os princípios do 

entendimento puro, Kant distingue entre os princípios matemáticos e os princípios dinâmicos. Os 
primeiros são princípios constitutivos da intuição, ao passo que os segundos, são princípios 
meramente regulativos da intuição, uma vez que o entendimento no “uso da sua síntese é 
matemático ou dinâmico, pois se dirige, em parte, simplesmente à intuição, em parte, à existência 
de um fenômeno em geral”. Kant, B 199, 1989, p. 196.  



31 
 

mantendo em associação direta com a matéria, Kant define substância como 

uma categoria utilizada para tratar da matéria (Höffe, 2013, p. 175).  

Uma vez que o tempo não pode ser percebido em si mesmo, encontra-se 

nos fenômenos o substrato para representar as determinações do tempo; essas 

determinações é que Kant denomina de “substância”. Disse ele: “O substrato de 

todo o real, isto é, de tudo o que pertence à existência das coisas, é a substância, 

na qual tudo quanto pertence à existência só pode ser pensado como 

determinações” (CRP, B 225, 1989, p. 212). Daí que o substrato de toda a 

determinação de tempo seja a condição da possibilidade para toda a unidade 

sintética das percepções. E, visto que nos fenômenos algo é permanente e algo 

(os acidentes) se modifica, parece questionável, segundo Höffe, existirem 

fenômenos aos quais se aplica a categoria de substância (Höffe, 2013, p. 175). 

É que apenas o que permanece – no fenômeno – pode ser determinado como 

“substância”: o que permanece recebe o nome de substância e o que se 

modifica, o de acidente, uma vez que, diz Kant, “em todos os fenômenos, o que 

permanece é o próprio objeto, ou seja, a substância (phaenomenon); porém tudo 

o que muda ou pode mudar pertence apenas ao modo pelo qual essa substância 

ou [essas] substâncias existem” (CRP, B 227, 1989, p. 214).  

Na tarefa de distinguir os elementos no fenômeno que pertencem à 

substância e os que pertencem aos acidentes, Höffe elucida os cinco 

argumentos demonstrados por Kant. Primeiramente, admitindo-se que há 

fenômenos que mudam e se alteram, isso deve permitir estabelecer uma 

estrutura fixa para a sentença objetiva sobre qual tipo de modificação é possível. 

Em segundo, que sendo o tempo a forma permanente da intuição interior, 

estabelecer que só o tempo permanece. Em terceiro, que a forma pura do tempo 

como forma da intuição interior (representação interna) é que assegura não 

poder ser transferida tal estrutura aos fenômenos que se modificam. Em quarto, 

que não podendo ser encontrado nos objetos das percepções o substrato de 

toda mudança, que tal substrato tem que ser ligado a uma estrutura conceitual 

(discursiva). E, por fim, que restando esse substrato como o único que está na 

base de todas as mudanças dos fenômenos, como sistema de referência, que 

ele é designado como modo de determinação (categoria) chamado “substância” 

(Höffe, 2013, p.175-76). 

   Conforme o primeiro argumento, só desde algo não-mutável é possível 



32 
 

perceber mudanças nos fenômenos. Para Höffe o exemplo da cera que derrete 

e da rua que fica seca ilustram isso. Pode-se dizer aqui que o não-mutável é a 

cera e a rua, já que a umidade e a secura são determinações da substância-

cera, da substância-rua. O conceito de mudança está imbricado no conceito de 

permanência, pois “mudar é um modo de existir, que sucede a outro modo de 

existir de um mesmo objeto” (CRP, B 230, 1989, p. 216), por isso “tudo o que 

muda é permanente e só o seu estado se transforma” (CRP, B 230,1989, p. 216). 

O permanente, a substância, só mutável na medida em que não sofre nenhuma 

modificação, mas sim mudanças de propriedades.  

 O fato de todos os fenômenos existirem no tempo, como substrato ou 

forma permanente da intuição interna, os três modos do tempo podem ser 

representados: eles são a permanência, a sucessão e a simultaneidade (CRP, 

B 219, 1989, p. 209). O princípio de permanência da substância consiste na ideia 

de que todos os fenômenos contêm algo de permanente (substancia), 

considerado como sendo o próprio objeto (um corpo) e algo de mutável com sua 

determinação, como um modo de existência do objeto (corpo) (CRP, B 224, 

1989, p. 212). O permanente no objeto faz referência ao seu real, isto é, o real 

que permanece sempre o mesmo como substrato da mudança. Pelo fato de a 

substância não mudar na sua existência, simultaneamente não pode ser 

aumentando ou diminuído o seu quantum na natureza (CRP, B 225, 1989, p. 

212-13).  

  Desse modo, o tempo – em que toda a mudança deve ser pensada – 

permanece e não muda, enquanto que o que sofre alterações são as 

determinações do tempo. Ou seja, não se segue de a sustância existir no tempo 

que ela seja o fundamento dos fenômenos mutáveis, pois, diz Kant, “damos, 

pois, a um fenómeno o nome de substância, tão-somente porque pressupomos 

a sua existência em todo o tempo” (CRP, B 228, 1989, p. 215). Não sendo visível 

a substância no objeto, a pressuposição de sua existência em todo o tempo é o 

que torna possível justificar sua permanência no tempo, pois, afirma Kant, “a 

necessidade íntima de permanecer está indissoluvelmente ligada à necessidade 

de sempre ter sido” (CRP, B 228, 1989, p. 215). Assim, pelo fato de a substância 

existir e ter existido em todo o tempo é que se torna referência do permanente.  

 Nesse sentido a categoria da substância representa, na Sensibilidade, o 

conceito de corpos em geral, pois só é possível tratar dos conceitos de corpos a 



33 
 

partir da existência e permanência dos corpos no espaço (matematização) e no 

tempo (fisicalização). Pelo fato de a substância representar o real dos 

fenômenos, e, portanto, o real dos corpos, pode-se exigir um correlato intuitivo 

ao conceito de corpo na experiência, estabelecendo a relação de 

correspondência entre o objeto representado (como dado) e ele como conteúdo 

de uma ciência possível. Aqui os corpos em geral como substância são capazes 

de ser conceituados.  

Kant dividiu os princípios do entendimento puro (de modo semelhante, o 

pertencimento das categorias) em dois grupos, a saber: 1) os Axiomas da 

intuição, derivados das categorias de quantidade (unidade, pluralidade, 

totalidade) e as 2) Antecipações da percepção, derivadas das categorias de 

qualidade (realidade, negação, limitação), pertencentes às categorias 

matemáticas; e as 3) Analogias da experiência, derivadas das categorias de 

relação (substância, causalidade, comunidade) e os 4) Postulados do 

pensamento empírico em geral, derivados das categorias de modalidade 

(possibilidade, existência, necessidade), pertencentes às categorias 

dinâmicas.19  

 Enquanto as categorias de qualidade e de quantidade se referem aos 

objetos da intuição (pura e empírica), por sua vez as categorias de relação e de 

modalidade que se referem à existência dos objetos em relação uns com os 

outros ou em relação ao entendimento (CRP, B 110, 1989, p. 113). Por isso as 

primeiras, chamadas de categorias matemáticas, correspondem aos princípios 

matemáticos (Axiomas da intuição e Antecipações da percepção), ao passo que 

os segundos, designados por categorias dinâmicas, remetem aos princípios 

dinâmicos (Analogias da experiência e Postulados do pensamento empírico em 

geral). 

Kant deixa claro que os princípios matemáticos não são os princípios da 

matemática, nem os princípios dinâmicos são os princípios da física, mas que 

todos os princípios do entendimento puro são princípios da experiência em geral, 

isto é, referem-se a objetos do sentido interno, sem se restringir aos princípios 

da geometria ou da física, o que seria o caso se se referissem a objetos do 

                                                           
19 A correspondência entre os princípios puros do entendimento e as categorias do entendimento 

são demostradas por Kant na tabela dos princípios do entendimento puro (CRP, 1989, B 161, p. 
197) e na tábua das categorias. Kant, B 106-07, 1989, p. 110-11. 



34 
 

sentido externo (CRP, B 201/02, 1989, p. 197-98).20 

 Além disso, os princípios matemáticos possuem uma certeza intuitiva, 

enquanto os princípios dinâmicos possuem apenas uma certeza discursiva, 

(CRP, B 201, 1989, p. 197). A evidência intuitiva é uma certeza apresentável à 

intuição, ao passo que a evidencia meramente discursiva só pode ser expressa 

através de conceitos (Höffe, 2013, p. 166). Advém daí a diferença decisiva 

apontada por Kant entre conhecimento filosófico e conhecimento matemático: “o 

conhecimento filosófico é o conhecimento racional por conceitos [i.e., dependem 

da evidência discursiva]; o conhecimento matemático, por construção de 

conceitos [i.e., possui evidência intuitiva]. Porém, construir um conceito significa 

apresentar a intuição a priori que lhe corresponde” (CRP, B 741, 1989, p. 580).21  

 Como observa Romanillos, a referência aos princípios do uso dinâmico, 

relativo à existência dos fenômenos, faz com que eles se distingam de princípios 

do uso matemáticos em dois sentidos: do ponto de vista da sua evidência e do 

ponto de vista da determinação dos fenômenos (Romanillos, 1989, p. 76).  Desse 

modo, pela separação do uso dos princípios matemáticos relativo ao uso dos 

princípios dinâmicos, Kant apontou as propriedades de cada um, dizendo: 

 

Ora, as condições a priori da intuição são absolutamente 
necessárias em relação a uma experiência possível, enquanto 
as da existência dos objetos de uma intuição empírica possível 
são em si contingentes. Daí que os princípios do uso matemático 
tenham um alcance incondicionalmente necessário, isto é, 
apodíctico, enquanto os do uso dinâmico implicarão, sem 
dúvida, também o caráter de necessidade a priori, mas só sob a 
condição do pensamento empírico numa experiência, portanto 
só mediata e indirectamente, não contendo, por conseguinte, 
aquela evidência imediata (sem contudo nada perderem da sua 
certeza, universalmente referida à experiência) que é própria 
daqueles (CRP, B 199, 1989, p. 196).  

                                                           
20 Kant esclarece, em nota de rodapé, o modo como ocorrem os princípios matemáticos e os 

princípios dinâmicos. Os princípios matemáticos resultam de uma síntese de composição, que 
se define como uma síntese de elementos homogêneos cujas partes não se implicam 
necessariamente umas às outras, síntese que se divide em síntese de agregação (síntese de 
grandeza extensiva)  e síntese de coligação (síntese de grandeza intensiva), ao passo que os 
princípios dinâmicos derivam de uma síntese de conexão, síntese de elementos heterogêneos 
cujas partes se implicam necessariamente umas às outras, como substância-acidente, causa-
efeito, etc., pois dizem respeito à ligação da existência de elementos diversos. Kant, 1989, p. 
197. 
21 Ou seja, o conhecimento filosófico considera o geral in abstrato (mediante conceitos), 

enquanto a matemática considera-o in concreto (na intuição singular) mediante representações 
a priori. Kant, B 762, 1989, p. 593. 



35 
 

 

 Enquanto se encontram a priori na faculdade da Sensibilidade as formas 

puras da intuição (espaço e tempo), a serem vinculadas às categorias, isto é, 

enquanto está previamente disponível ao sujeito apenas a forma a priori do 

objeto (necessidade), mas não sua matéria que precisa ser dada, aqui a 

existência do objeto se vincula ao fato de ele ser dado na experiência 

(contingente).  

Por sua vez, do ponto de vista do puro pensamento, Kant distinguiu (§ 22 

da Dedução transcendental das categorias) os atos de conhecer e de pensar um 

objeto. Isto é, pensar ou conhecer um objeto não são uma e a mesma coisa. 

Para conhecer um objeto são necessários dois elementos: o conceito mediante 

o qual o objeto (categoria) é pensado, e a intuição pela qual o objeto é dado. O 

fato de a intuição precisar ser dada, isso apresenta a relação do conhecer (os 

corpos) primeiramente com os princípios matemáticos, pois eles têm uma 

evidencia imediata. Nessa direção, tais princípios “partem dos conceitos para a 

intuição e não da intuição para os conceitos” (CRP, B 199, 1989, p. 196), 

mediante o qual o conceito, de posse do objeto dado (conceito + intuição = 

conhecimento) é estabelecido estruturalmente como conhecimento a priori. Daí 

que os princípios matemáticos sejam incondicionalmente necessários (conforme 

passagem B 199 antes trazida), isto é, são apodíticos; é que as condições a priori 

da intuição pura (espaço e tempo) são absolutamente necessárias em relação a 

uma experiência possível. Em contrapartida, os princípios dinâmicos têm apenas 

uma necessidade condicionada em relação ao pensamento empírico, pois tratam 

das condições de existência dos objetos numa intuição empírica “possível”, 

sendo que tais condições são elas próprias contingentes, isto é, necessárias sob 

uma condição. Deste ponto de vista, embora tenha o caráter de uma 

necessidade a priori, somente sob a condição do pensamento empírico numa 

experiência, ou seja, de modo apenas mediato e indireto, podem ser 

considerados, sem possuir a evidência imediata própria aos princípios 

matemáticos.22  

                                                           
22 A necessidade incondicional dos princípios matemáticos se deve ao fato de estarem 

relacionados com os objetos considerados como fenômenos dados na intuição, isto é, com a 
forma dos fenômenos; por sua vez, a necessidade incondicional dos princípios dinâmicos se 
deve ao fato de estarem relacionados com as condições materiais da experiência, isto é, com a 



36 
 

   

 Nesse quesito Kant avança a distinção que exibirá todo seu sentido 

posteriormente, na segunda parte (Dialética transcendental) da CRP, no 

tratamento da terceira e superior faculdade do espírito, a razão [Vernunft], na 

distinção entre princípios constitutivos e princípios regulativos da razão. Disse 

ele: “os princípios do entendimento puro, quer sejam constitutivos a priori (como 

os matemáticos), quer meramente regulativos (como os dinâmicos) [...]” (Kant, B 

296, 1989, p. 257-58), não têm outra finalidade que não seu uso na experiência. 

No entanto, os princípios regulativos exercerão uma função indispensável na 

elucidação do caráter necessário dos conceitos da razão, as ideias 

transcendentais.  

Se os princípios matemáticos são chamados de constitutivos, isso se deve 

a que as condições a priori da intuição se referem a mera possibilidade dos 

fenômenos e condicionam/determinam os objetos da experiência possível 

segundo as regras de uma síntese matemática (CRP, B 221, 1989, p. 210). Em 

contrapartida, os princípios dinâmicos são chamados de princípios regulativos 

por tratarem da existência dos fenômenos, sendo que sua existência não é capaz 

de ser construída, se referindo, por isso, à relação de existência dos objetos, 

mediante duas percepções dadas numa relação de tempo em que a existência 

da segunda se estabelece ligada à da primeira (CRP, B 221-22, 1989, p. 210). 

Assim, que os princípios dinâmicos são regulativos meramente em vista da 

intuição (como intuição sensível possível), mas constitutivos em vista da 

experiência (como intuição sensível empírica), isso se deve a que tornam 

possíveis a priori os conceitos, sem os quais nenhuma experiência teria lugar 

(CRP, B 692, 1989, p. 546-47). 

Ao se admitir a abertura para o uso dos princípios regulativos (princípios 

dinâmicos) para além do conhecimento, isto é, para o mero pensamento, torna-

se clara a possibilidade de outro uso do Entendimento que não o determinante, 

isto é, em que o Entendimento não assume a frente para determinar as intuições 

empíricas em prol da experiência, mas apenas fornece máximas que tornam 

possível o puro pensamento sob o horizonte de uma possível intuição sensível, 

sem ser exigida como contraparte a existência de objetos a ele correspondente. 

                                                           
existência desses objetos no espaço e no tempo, condições dadas através do pensamento, não 
da intuição. 



37 
 

Reside nisso o núcleo da diferença entre os princípios matemáticos e os 

princípios dinâmicos como constitutivos para o conhecimento (intuição + 

conceito = conhecimento), ou os princípios dinâmicos como regulativos para o 

Entendimento (razão teórica) em vista da experiência (intuição sensível 

possível). 

Na medida em que Kant esclarece com isso o domínio de sua noção de 

ciência possível da natureza, diante da qual pode ser diferenciada a ciência 

efetiva (a qual abordamos no segundo capítulo), vejamos de que modo as 

categorias do Entendimento são justificadas como condições de conhecimento 

dos objetos, na determinação do conteúdo presente sob a forma das intuições.  

 

1.1.3 Segundo e terceiro elementos: categorias como estruturas a priori do 

Entendimento e esquemas da Imaginação transcendental  

 

 Na Analítica transcendental, Kant desenvolveu o contexto de 

apresentação e justificação dos conceitos (categorias) do entendimento, os 

quais determinam a matéria (intuições materiais) fornecidas pela Sensibilidade. 

Como ponto de partida reiterou o conhecimento humano como provindo de duas 

fontes distintas, Sensibilidade (dado) e Entendimento (pensado). Enquanto 

receptora das impressões da matéria fenomênica, a Sensibilidade é a faculdade 

pela qual somos afetados pelos objetos; por sua vez, pelo Entendimento temos 

“a capacidade de produzir representações ou a espontaneidade do 

conhecimento” (CRP, B 75, 1989, p. 89), consistindo tais representações nos 

seus conceitos puros. Adiante, no Segundo livro da analítica dos princípios, após 

haver apresentado a divisão das faculdades superiores do conhecimento em 

entendimento, faculdade de julgar e razão (CRP, B 169, 1989, p. 175), definiu “o 

entendimento em geral como a faculdade das regras” (Kant, B 171, 1989, p. 177).   

  Uma vez que nem Sensibilidade nem Entendimento podem sozinhos 

gerar o conhecimento, suas funções precisam estar claras, pois “o entendimento 

nada pode intuir e os sentidos nada podem pensar” (Kant, B 75, 1989, p. 89). 

Visto que o Entendimento não pode intuir os objetos, isso significa que ele é uma 



38 
 

faculdade de pensar e “pensar é conhecer por conceitos”23 (Kant, B 94, 1989, p. 

103). Entretanto, o conhecer por conceitos depende da realização de atos de 

síntese realizada pelo sujeito tanto na constituição das próprias categorias 

(enquanto condições de possibilidade do conhecimento em geral) como na 

determinação dos dados da intuição pela subsunção da faculdade de julgar 

determinante.  

A atividade de síntese realizada pelo Entendimento consiste em unificar 

os elementos de um juízo de conhecimento, isto é, consiste no “conhecimento 

mediato de um objeto, portanto, a representação de uma representação desse 

objeto” (Kant, B 93, 1989, p. 102). Do ponto de vista da constituição das 

categorias, Kant elucida de que modo os atos de síntese, isto é, “a síntese pura, 

representada de uma maneira universal, dá o conceito puro do entendimento” 

(CPR, B 104, 1989, p. 109). Ou seja, a síntese pura fornece as categorias do 

entendimento, por meio das quais, então, torna-se possível ao sujeito unificar o 

diverso da intuição, sob os conceitos puros a priori, levando à subsunção do 

material intuitivo sob um conceito puro.  

Enquanto funções do Entendimento que se referem a priori a objetos, 

tornando-se condição de possibilidade de objetos da experiência, as categorias 

ou conceitos puros do Entendimento proporcionam o conhecimento discursivo, 

isto é, o conhecimento que mostra conceitos vinculados às intuições. Daí que 

todo o conhecimento humano seja, como diz Kant, concerne ao Entendimento, 

discursivo, e não intuitivo (Kant, B 93, 1989, p. 102). 24 

Enquanto conhecimento conceitual, o conhecimento humano é limitado e 

dependente de ser afetado pelos objetos da natureza. Kant compreendeu numa 

tábua das categorias os doze conceitos mais gerais sob os quais todo material 

intuitivo (dados sensíveis) pode ser subsumido e determinado. Constituído em 

quatro classes, quantidade, qualidade, relação e modalidade, a tábua das 

categorias traz três conceitos sob cada rubrica, sendo o terceiro conceito sempre 

                                                           
23 Pensar por conceitos que tem uma referência intuitiva leva a um juízo determinante, nesse 

sentido, compreende-se a frase do Kant: “[...] que o entendimento em geral pode ser 
representado como uma faculdade de julgar” (CRP, B 94, 1989, p. 103), pois quem pensa por 
conceitos é o entendimento, e nesse caso, o pensar é determinante, pois determina 
conceitualmente o objeto de conhecimento a partir dos conceitos puros a priori. Se o pensar por 
conceitos se referir a algo que não existe como matéria intuitiva, então é um pensar reflexivo, 
como veremos caracterizada a faculdade de julgar reflexionante na Crítica da faculdade do juízo. 
24 Sobre o entendimento discursivo, cfe. Joãosinho Beckenkamp, Kant e a discursividade do 

entendimento, ANALYTICA, Rio de Janeiro, vol. 15 nº 1, 2011, p. 109-124. 



39 
 

o resultado da síntese dos dois primeiros. Quantidade: unidade, pluralidade e 

totalidade; Qualidade: realidade, negação e limitação. Modalidade: inerência e 

subsistência, causalidade e dependência e comunidade. E Relação: 

possibilidade e impossibilidade, existência e não-existência e, necessidade e 

contingência (Kant, B 106, 1989, p. 110-11). 

Assim, como conceitos fundantes da experiência, cada categoria é uma 

representação conceitual que visa um uso puro e a priori, pois não dependente 

da experiência, mas antes funda-a. Para explicar essa representação fundadora, 

Kant apresenta o modo pelo qual os conceitos a priori podem se referir a objetos, 

na denominada dedução transcendental (Kant, B 117, 1989, p. 120), no qual 

legitima o uso objetivo das categorias do Entendimento. São os conceitos/as 

categorias do entendimento que tornam possível a experiência, na medida em 

que o material sensível dado na intuição pode se tornar objeto de experiência 

para o sujeito (Kant, B 126, 1989, p. 125). Apenas por meio das categorias os 

objetos podem ser pensados; e o modo como estes são condicionados na 

experiência, isto é, existem de modo espaciotemporal, torna possível demostrar 

a realidade objetiva dos conceitos a eles aplicados. Segue-se daí que “não 

podemos pensar nenhum objeto que não seja por meio de categorias; não 

podemos conhecer nenhum objeto pensado a não ser por intuições 

correspondentes a esses conceitos” (Kant, B 165, 1989, p. 169). 

 Uma vez pressuposta a legitimidade (realidade objetiva) das categorias, 

isto é, o caráter necessário delas para fundamento da experiência, segue a 

questão de saber como é possível o conhecimento através das categorias. As 

categorias fornecem conhecimento apenas se lhe são atribuídas intuições 

correspondentes, isto é, se sob os conceitos é possível subsumir intuições. Do 

contrário as categorias não passam de meras formas de pensamento, uma vez 

que “pensamento sem conteúdo são vazios; intuições sem conceitos são cegas” 

(Kant, B 75, 1989, p. 89). Essa questão ganha todo seu verdadeiro vulto na 

tematização de Kant do caráter necessariamente heterogêneo do conhecimento, 

isto é, do fato de sensibilidade e entendimento serem duas fontes distintas de 

conhecimento, problema que Kant começou a enfrentar ainda ao final da 

Dedução transcendental das categorias.   

Na tarefa de demostrar como esses conceitos puros se referem a priori à 

experiência, não sendo eles extraídos dela (Kant, B 117, 1989, p. 119-20), Kant 



40 
 

lança mão da especificidade de cada faculdade de conhecimento a fim de 

garantir com clareza o momento de vinculação dos conceitos com as intuições. 

Enquanto que do ponto de vista formal a Sensibilidade acha-se já racionalmente 

vinculada ao Entendimento, pelo fato de ambas as faculdades serem fundadas 

desde a perspectiva formal dos objetos – na Sensibilidade, pelas formas puras 

de espaço e tempo; no Entendimento, pelas formas puras das categorias –, Kant 

reitera sempre como marca característica do conhecimento o ser ele um 

composto, isto é, ser oriundo de fontes heterogêneas. A matéria dada, 

organizada graças à forma espaciotemporal, e a determinação dessa matéria, 

realizada graças aos atos dos juízos, combinam operações distintas a partir de 

domínios próprios. Disse Kant: 

 

Ora, os conceitos puros do entendimento, comparados com as 
intuições empíricas (até mesmo as intuições sensíveis em geral), 
são completamente heterogêneos e nunca se podem encontrar 
em qualquer intuição. Como será pois possível a subsumpção 
das intuições nos conceitos, portanto a aplicação das categorias 
aos fenômenos, se ninguém poderá dizer que esta, por exemplo, 
a causalidade, possa também ser intuída através dos sentidos e 
esteja contida no fenômeno? (Kant, B 176-77, 1989, p. 181).  

 

 Pelo fato de as categorias do entendimento serem heterogêneas, isto é, 

de que “as categorias do entendimento [...] de modo algum apresentam as 

condições em que os objetos nos são dados na intuição” (CRP,  B 122,  1989, p. 

122), pois são apenas funções do pensar, isto é, vincular as intuições à condição 

do pensamento, Kant responde à questão da aplicação dos conceitos puros aos 

fenômenos em geral na doutrina do esquematismo transcendental, pela 

faculdade de julgar transcendental (Kant, B 177, 1989,  p. 181).  

Nesse sentido é que Kant comenta sobre a inviabilidade de fornecer ali – 

no capítulo da Dedução dos conceitos puros do entendimento – a definição de 

cada uma das categorias. É que a dualidade de conceito e intuição requer um 

debate à parte em que seja instituído um espaço lógico-sensível (sensível-lógico) 

no qual Entendimento (faculdade dos conceitos) e Sensibilidade (faculdade das 

intuições) sejam mostrados desde um ponto de contato.  

A heterogeneidade dos elementos do conhecimento deve ao menos uma 

vez alcançar um ponto em que se dá algo homogêneo ao conceito e à intuição. 

Segundo Romanillos, nessa abertura do a priori (categorias) ao empírico (objeto 



41 
 

da experiência) intervém a faculdade de julgar [Urteilskraft], na especificidade do 

seu papel que define a faculdade de julgar como “a capacidade de subsumir a 

regras, isto é, discernir se algo se encontra subordinado a regra dada ou não 

(casus datae legis)” (Kant,  B 171, 1989, p. 177).  

Enquanto atribui à faculdade de juízo [Urteilskraft] a função de subsumir 

os objetos de conhecimento (fenômeno) aos conceitos do Entendimento, aquilo 

que é homogêneo à categoria e ao fenômeno, isto é, a regra pura de síntese 

entre o elemento intelectual e ao mesmo tempo sensível, Kant denomina 

esquema transcendental (Kant, B 178, 1989, p. 182). A doutrina do 

esquematismo transcendental se constitui de dois elementos: esquema e 

esquematismo. O esquema se refere à forma pura da sensibilidade (espaço e 

tempo), ao passo que o esquematismo é o processo de funcionamento dos 

esquemas (Kant, B 179, 1989, p. 183). Assim, na doutrina do esquematismo, 

Kant desincumbe-se da tarefa de mostrar que os fenômenos, recebidos a priori 

na forma do sentido interno (o tempo), comportam uma estrutura e ordem que 

os torna congruentes com as categorias, para serem sob elas subsumidos (Kant, 

B 178-79, 1989, p. 182-83). Daí que subsumir um objeto a um conceito significa 

“que um objeto esteja contido num conceito” (Kant, B 176, 1989, p. 181). Para 

que isso ocorra é necessário que o objeto seja homogêneo ao conceito, isto é, 

que a representação do primeiro seja homogênea à representação do segundo, 

na medida em que o conceito deve incluir o que se representa no objeto.  

Para exemplo de homogeneidade alcançada entre o objeto e o conceito, 

Kant ilustra a paridade entre o círculo e o prato: o que é pensado como circular 

é intuído como sendo redondo, e o intuído como redondo pode ser pensado pelo 

conceito de círculo. Disse: “o conceito empírico de um prato [...] possui 

homogeneidade com o conceito geométrico puro de um círculo, na medida em 

que o redondo, que é pensado” nesse conceito puro “se pode intuir” naquele 

conceito empírico” (Kant, B 176, 1989, p. 181). Por esse meio, são indicadas as 

únicas condições em que os conceitos do entendimento podem ser utilizados 

pela faculdade de juízo: é que “as categorias sem os esquemas são apenas 

funções do entendimento relativas aos conceitos, mas não representam objeto 

algum” (Kant, B 187, 1989, p. 187), pois “esta significação advém-lhes somente 

da sensibilidade, que realiza o entendimento ao mesmo tempo que o restringe” 

(Kant, B 187, 1989, p. 187).  



42 
 

Na medida em que os esquemas transcendentais constituem as únicas 

condições intelectuais-sensíveis que tornam a Sensibilidade homogênea ao 

Entendimento, disso se segue a aplicação das categorias à experiência (CRP, B 

175, 1989, p. 179) e a realidade objetiva das categorias, isto é, sua referência a 

objetos. Advém disso que as categorias tenham um significado, pois se referem 

efetivamente a algo no mundo (Kant, B 185, 1989, p. 186). Com antecipamos na 

subunidade anterior, seguia-se daqui o segundo capítulo da Doutrina 

transcendental da faculdade de julgar, o dos princípios do entendimento puro 

(Kant, B 175, 1989, p. 179). 

Na medida em que vimos de que modo a explicitação dos princípios 

matemáticos e dinâmicos, ínsitos nas classes categoriais, permitiram distinguir 

o caráter constitutivo e regulativo dos princípios da razão, investigamos na 

sequência aquele domínio previamente deixado em aberto na tematização 

kantiana com vistas à possibilidade de abordagem de uma outra ordem causal, 

que não a ordem mecânico-causal.25 

A seguir vamos explicitar a diferença de princípios matemáticos e 

princípios dinâmicos, uma vez que essa diferença implica em princípios 

constitutivos e regulativos usados na esfera do conhecimento, e por intermédio 

desses princípios Kant estabelece os limites entre conhecer e pensar. 

 

 

 

 

 

 

 

  

                                                           
25 Não se quer afirmar com isso que Kant estivesse preparando, de modo deliberado, já nessas 
passagens da Crítica da razão pura, a passagem para a terceira Crítica ou mesmo para a 
faculdade de julgar reflexionante. Em vez disso, quer-se aqui apenas ponderar que a abertura 
para o uso regulativo de certos princípios do pensamento são suficientes para identificar o lastro 
para o uso das categorias com vistas ao pensamento possível, o pensamento que não tem em 
vista nenhuma determinação, mas visa ser apenas um pensamento como significado 
transcendental. Para uma exposição conforme a essa, cfe. capítulo Da distinção de todos os 
objetos em geral em fenômeno e noumeno na CRP.  



43 
 

CAPÍTULO 2. CIÊNCIA DA NATUREZA POSSÍVEL E CATEGORIA DE 

CAUSALIDADE  

 

 Kant aprofundou o tratamento da ciência possível, após a primeira edição 

da Crítica da razão pura (1781-7), nos Primeiros princípios metafísicos da ciência 

da natureza (1786). Aqui ele aprofundou o tratamento das categorias – fundadas 

pelo Entendimento – em sua aplicação estrita aos fundamentos da ciência da 

natureza (física). No Prefácio aos PPMCN, ele reitera a ênfase para isto: que 

“em toda a teoria particular da natureza se pode apenas encontrar tanta ciência 

genuína quanta a matemática com que aí se depare” (Kant, 2019, p. 15).26 Ou 

seja, tem vigência aqui, de modo necessário, a condição de tempo formal 

fundada na Estética transcendental da CRP. Do mesmo modo, ele pondera como 

tema do PPMCN separar na ciência genuína da natureza “uma parte pura que 

subjaz à parte empírica, e que se baseia no conhecimento a priori das coisas da 

natureza” (Kant, 2019, p. 15). 

Assim, em uma noção de natureza desenvolvida conforme duas 

concepções de ciência, essas concepções tratam das possibilidades do 

conhecimento mediante as faculdades humanas, e não do significado da 

natureza nela mesma. A ciência possível e a ciência empírica da natureza: essa 

bipartição em “duas concepções” pode ser entendida ou a partir da relação entre 

Fundamento-Fundado (ciência pura da natureza – ciência empírica da natureza), 

ou a partir da margem de manobra de um tratamento independente, no 

deslocamento da ciência empírica para outro tratamento, ainda sob um 

fundamento transcendental, mas diferenciado em vista de ser realizado “fora 

daquela condição de tempo formal” (Kant, 2002, XXXII, p. 27). 

No tratamento da concepção de ciência possível, desenvolvida nos 

Primeiros princípios metafísicos da ciência da natureza, é corroborado o 

desenvolvido inicialmente na Crítica da razão pura. Em Kant, o termo “ciência” 

significa a totalidade do conhecimento organizado segundo princípios racionais, 

pois, segundo ele, “qualquer doutrina, quando deve formar um sistema, isto é, 

um todo do conhecimento ordenado segundo princípios, chama-se ciência” 

                                                           
26 Ainda no Prefácio, a respeito da aplicação dos conceitos a priori (categorias) do entendimento 
como condição de possibilidade da experiência, disse Kant: “Conhecer algo a priori significa 
conhecê-lo segundo a sua simples possibilidade”. Kant, 2019, p. 15. 



44 
 

(Kant, 1786, p.12). Se ciência significa o todo do conhecimento sistematizado 

segundo princípios, vê-se que a Crítica da razão pura representa o primeiro 

avanço dessa ideia sobre a primeira concepção de ciência no desenvolvimento 

da concepção de ciência possível da natureza. Ali o conhecimento foi 

caracterizado como procedendo segundo princípios racionais (Kant, 1989, p. 19-

20). 

Apresentada a partir da noção de natureza, a noção de ciência possível, 

isto é, da natureza como o conjunto do conhecimento possibilitado pelo 

Entendimento, é claro que tem primazia aqui a consideração da natureza 

exclusivamente como natureza mecânico-causal, ou seja, a primazia da 

concepção dos “corpos em geral” desde a causalidade eficiente (causa-efeito). 

O sujeito compreende a natureza como constituída objetivamente pelas 

categorias do Entendimento, a qual exprime, como regra principal, a regra 

causal. Nesse domínio, parece como se devesse ser extraída a objetividade 

exclusivamente da regra causal – entre todas as demais regras previamente 

instituídas pelo Entendimento: pela causalidade mecânica aplicada aos corpos 

em geral da/na natureza parece possível extrair ou dar o devido destaque à 

eficácia da principal categoria do entendimento.  

Ao mesmo tempo, Kant é ciente de que pela estrita aplicação (ou pelo 

domínio estrito de aplicação) da regra causal mecânica é alcançado um terreno 

para estabelecer os limites do conhecimento científico. Na contramão da tradição 

racionalista de Descartes (que defendia os conhecimentos racionais e evidentes 

em relação à natureza como justificados no apelo à noção de Deus) e dos 

empiristas Locke27 (que defendia todo conhecimento como oriundo da 

experiência) e Hume (que afirmava não ser possível indicar nem à causalidade 

como um conceito fora da experiência, mas oriunda só do hábito e costume), 

                                                           
27 Sobre Locke, e posteriormente sobre Hume, disse Kant; “O célebre Locke, por falta destas 
considerações e por ter encontrado na experiência conceitos puros do entendimento, derivou-os 
desta, mas procedeu com tal inconsequência que se atreveu a alcançar, deste modo, 
conhecimentos que ultrapassam todos os limites da experiência. David Hume reconheceu que, 
para tal ser possível, seria necessário que esses conceitos tivessem uma origem a priori. Mas 
não podendo de maneira nenhuma explicar, como era possível que o entendimento devesse 
pensar como necessariamente ligados no objecto, conceitos que não estão ligados, em si, no 
entendimento,  e como não lhe ocorreu que o entendimento poderia, porventura mediante esses 
conceitos ser o autor da experiência aonde se encontram os seus objetos, foi compelido a derivá-
los da experiência (a saber, de uma necessidade subjectiva, que resulta de uma frequente 
associação na experiência, e se chega a tomar falsamente por objectiva, que é o hábito)” (CRP, 
B 127, 1989, p. 126). 



45 
 

Kant desenvolveu sua teoria da ciência, unificando estruturalmente num único 

sujeito, de modo sintético, as marcas principais dessas duas correntes, a 

racionalista e a empirista.  

 Na investigação do verdadeiro conhecimento científico, ele pergunta pela 

possibilidade de alcançar os elementos básicos que fornecem o conteúdo a ser 

formulado em juízos com valor de verdade (verdadeiro ou falso). Isto é, sobre o 

modo como deve ser estruturada a matéria (sensações) desde nossas 

faculdades (Sensibilidade) para gerar o conhecimento universalmente válido.  

Em sua teoria dos juízos, já mencionada, Kant elaborou os juízos 

analíticos, os juízos sintéticos e os juízos sintéticos a priori. Não pode haver 

dificuldade nas faculdades (Entendimento) em decompor conceitos para 

averiguar sua verdade negativa (lógica): nos juízos analíticos, em que o 

predicado está contido já no sujeito, compreende-se não haver sido fornecido 

nada de novo28, ainda que se revele haver ocorrido a admissão de um 

determinado predicado sem se estar completamente consciente disso nesse 

mesmo conceito. Já nos juízos sintéticos é apresentado um predicado que 

anuncia algo ao qual o sujeito não pode tomar conhecimento a menos que o 

busque na experiência, como um conteúdo que não pode ser acessado de modo 

prévio à experiência. Nesse tipo de juízo a validade da afirmação sobre o objeto 

depende da experiência para ser comprovada. E, por fim, Kant apresentou o 

terceiro tipo, os juízos sintéticos a priori. (Kant, B 2, 1989, p. 37). Na tarefa de 

explicar “como são possíveis os juízos sintéticos a priori?” (Kant, 1989, p. 49), 

Kant retomou a problematização da causalidade trazida por Hume, realocando-

a nos termos da recém elaborada Filosofia transcendental.  

Mediante a exposição da doutrina da Estética e da Analítica 

                                                           
28 Sobre a distinção de juízos analíticos e sintéticos, disse Kant: “Em todos os juízos, nos quais 

se pensa a relação entre um sujeito e um predicado (apenas considero os juízos afirmativos, 
porque é fácil depois a aplicação aos negativos), esta relação é possível de dois modos. Ou o 
predicado B pertence ao sujeito A como algo que está contido (implicitamente) nesse conceito 
A, ou B está totalmente fora do conceito A, embora em ligação com ele. No primeiro caso chamo 
analítico ao juízo, no segundo, sintético. Portanto, os juízos (os afirmativos) são analíticos, 
quando a ligação do sujeito com o predicado é pensada por identidade; aqueles, porém, em que 
essa ligação é pensada sem identidade, deverão chamar-se juízos sintéticos. Os primeiros 
poderiam denominar-se juízos explicativos; os segundos, juízos extensivos; porque naqueles o 
predicado nada acrescenta ao conceito do sujeito e apenas pela análise o decompõe nos 
conceitos parciais, que já nele estavam pensados (embora confusamente); ao passo que os 
outros juízos, pelo contrário acrescentam ao conceito de sujeito um predicado que nele não 
estava pensado e dele não podia ser extraído por qualquer decomposição” (Kant, 1989, p. 43) 



46 
 

transcendental, na CRP, constata-se a fundamentação do conceito de 

causalidade (causa-efeito) como pressuposto legítimo do conhecimento a priori. 

Mas no caminho conduzido para elucidar a solidez desse conceito, Kant 

enfatizou que os momentos alcançados para a prova da realidade objetiva foram 

perpassados, anteriormente, por um momento de completo ceticismo. A respeito 

disso, ponderou dizendo que Hume, caso houvesse colocado em dúvida não só 

o conceito de causalidade, mas sim todos os conceitos do Entendimento e, 

também, a própria possibilidade do Entendimento como faculdade a priori 

(independente da experiência), numa relativização total sobre as estruturas a 

priori, em vez de uma relativização apenas pontual (só sobre a causalidade), 

talvez teria alcançado um resultado melhor. Isso despertou Kant de seu “sono 

dogmático”: deu-se conta de que se não pudesse ser admitido o conceito de 

causalidade como pertencendo estruturalmente ao Entendimento, que não 

apenas se perderia esse conceito, mas ainda o Entendimento mesmo. 

Assim, a Filosofia transcendental vem legitimar todas as estruturas a priori 

(categorias), motivo pelo qual estão fundadas as regras que prescrevem leis à 

natureza, constituindo a ciência da natureza. E, enquanto um conceito que 

organiza a experiência, não seria possível que o conceito de causalidade fosse 

encontrado internamente ou dentro mesmo da experiência, pois então não seria 

uma estrutura a priori. Somente que a alternativa de localizar esse conceito “fora” 

da experiência não significa “fora” num sentido radical, como vimos acima: a 

admissão de uma “metafísica depurada pela crítica” trouxe como consequência 

a Filosofia transcendental como sistema dos conceitos fundadores do 

conhecimento, portanto, como residindo no espírito humano, e não num domínio 

“além”, como no de coisas em si mesmas, independentes das ações do próprio 

entendimento humano.29 Na Estética transcendental, Kant elucidou o vínculo dos 

objetos no espaço (sentido externo) com a forma temporal (sentido interno) do 

sujeito. Com isso foi estabelecido, como interesse superior da razão, a unidade 

sistemática do conhecimento, uma vez fundadas as categorias do Entendimento 

(nas rubricas: qualidade, quantidade, relação e modalidade), e as formas puras 

espaciotemporais (sentido externo e sentido interno), como complexo de 

                                                           
29 Para a caracterização dos dois tipos de metafísica presentes na CRP de Kant, uma metafísica 
do condicionado e uma metafísica do incondicionado, elucidadas como pertencentes à Analítica 
e à Dialética transcendental, cfe. Hamm, 2012, 11-40. 



47 
 

elementos a serem considerados como resposta ao “problema de Hume”. 

 

2.1 Matéria e corpos em geral no texto kantiano de 1786 

 

No texto Primeiros princípios metafísicos da ciência da natureza (1786), 

Kant reencontra a natureza em sentido formal e material, explicitada já na CRP, 

ao aproximar à ciência da natureza (física newtoniana) o tratamento dos objetos 

do ponto de vista categorial. O sentido formal diz da forma de todos os 

fenômenos; e o sentido material, do “complexo de todas as coisas enquanto elas 

podem ser objetos dos nossos sentidos e, por conseguinte, também objetos da 

experiência” (Kant, 2019, p. 03). Assim, em seu sentido material, a ciência tem 

interesse pela natura materialiter spectata, tal como explicitada pela Crítica da 

razão pura como a totalidade dos fenômenos enquanto podem ser objetos da 

experiência possível. No entanto, enquanto se refere à natura formaliter 

spectata, isto é, em seu sentido formal, é que a ciência natural se mostra 

vinculada à parte teórica da filosofia, com vistas a “elaborar integralmente o plano 

do todo que forma uma ciência” (Kant, B 109, 1989, p. 113). 

Uma abordagem da totalidade dos fenômenos (objetos da experiência) 

enquanto perspectiva material da natureza, isto é, terreno do conhecimento 

possível em geral, deve acentuar que o domínio verdadeiramente fundamental 

reside primeiramente na perspectiva formal da natureza como terreno do 

conhecimento possível da natureza, constituindo aqui, desde o plano da ciência, 

a perspectiva formal como o elemento original e a perspectiva material como o 

elemento derivado. Nesse sentido, as categorias do entendimento (tábua das 

categorias), como fundantes do conhecimento da natureza, valem porque “as 

categorias são conceitos que prescrevem leis a priori aos fenômenos e, portanto, 

[prescrevem leis a priori] à natureza como conjunto de todos os fenômenos 

(natura materialiter spectata)” (Kant, B 163, 1989, p. 166). 

Enquanto a natureza é, desde as categorias, o “conjunto de todos os 

fenômenos (natura materialiter spectata)” (Kant, 1989, B 163, p. 166), não se 

está tratando ainda da perspectiva original da ciência da natureza (newtoniana). 

Kant fundamenta nos PPCD, do ponto de vista formal (natura formaliter 

spectata), os seguintes quatro princípios: da foronomia; da dinâmica; da 



48 
 

mecânica; e da fenomenologia30 (Kant, 2019).  

Devido ao interesse em contrastar as perspectivas “determinante” e 

“reflexionante” em relação à abordagem dos corpos no texto kantiano – trazendo 

subjacente a distinção entre “corpos em geral” e “corpos orgânicos” para chegar, 

então, ao corpo “humano” – é suficiente dar destaque exclusivo aqui à elucidação 

kantiana do terceiro dos princípios elucidados no PPCD, o princípio da 

mecânica.31 É que ele encontra o conceito da causalidade nos corpos em geral 

diretamente a partir da matéria, a qual Kant definiu dizendo: “A matéria é o 

elemento móvel enquanto tem, como tal, força motriz” (Kant, 2019, p. 111). 

Assim, em sentido mecânico se chama um corpo, diz Kant, “uma massa de forma 

determinada” (Kant, 2019, p. 113), enquanto que “massa” designa “a quantidade 

de matéria” considerada como “agindo (motrizes) ao mesmo tempo” em todas as 

suas partes (Kant, 2019, p. 113). A avaliação mecânica desse movimento (em 

sua grandeza) designa a grandeza que é apreciada “ao mesmo tempo pela 

quantidade e pela velocidade da matéria em movimento” (Kant, 2019, p. 113), 

estando subjacente nisso a dimensão matemática pelo fato de ser pressuposta 

“a construção do quantum” (Kant, 2019, p. 114) em toda a quantidade de 

movimento dos corpos. E unicamente pela quantidade do seu movimento se 

alcança, diz Kant, “uma medida universalmente válida” desta matéria, ou seja,  

 

a matéria não tem nenhuma outra grandeza a não ser a que 
consiste na quantidade do diverso reciprocamente exterior, por 
conseguinte, não tem também nenhum grau de força motriz com 
uma velocidade dada, o qual seja independente desta 
quantidade e possa considerar-se apenas como uma grandeza 
intensiva – o que decerto aconteceria se a matéria constasse de 
mónadas, cuja realidade deve em todas as relações ter um grau 
que pode ser maior ou menor, sem depender de uma multidão 
de partes exteriores umas às outras. (Kant, 2019, p. 116). 

                                                           
30 Na obra Primeiros Princípios Metafísicos da Ciência da Natureza, Kant estrutura a ciência da 

natureza (física) em quatro capítulos: capítulo I – Primeiros princípios Metafísicos da   conceitos   
foronomia; capítulo II – primeiros princípios metafísicos da dinâmica; capítulo III - primeiros 
princípios da mecânica da dinâmica e capítulo IV- primeiros princípios metafísicos da 
fenomenologia.  
31 A justificativa, no trato dos primeiros princípios metafísicos da ciência da natureza, para 
explicitar aqui apenas os princípios da mecânica, enquanto abordagem que “considera a matéria 
dotada desta qualidade [de força motriz] em relação recíproca devido ao seu próprio movimento” 
(Kant, 2019, p. 24) reside em ser ela a mais favorável para tematizar o equivalente, no domínio 
da perspectiva mecânica, à propriedade encontrada na vida orgânica, apresentada no conceito 
de seres naturais na CFJ, isto é, sobre o modo como os seres orgânicos compartilham ou 
comunicam entre si, em relação recíproca, uma certa força (formadora), graças à sua própria 
constituição interna, ao mesmo tempo universal e individual (Cfe. Kant, 2002, §§ 65-66).  



49 
 

 

E, no sentido de que a “quantidade de matéria” designa “a quantidade da 

substância no móvel”, isto é, o “quantum da substância” – como “a simples 

multiplicidade do móvel, que constitui a matéria” –, a quantidade da matéria (do 

móvel) “demonstra-se na experiência unicamente pela quantidade de movimento 

a igual velocidade (por exemplo, pelo equilíbrio)”(Kant, 2019, p. 117). Por isso, 

baseia-se no conceito da substância que a sua quantidade seja demonstrada 

somente pela “força motriz, que uma matéria possui no seu próprio movimento” 

(Kant, 2019, p. 117). Substância designa aqui, diz Kant, o “sujeito último (que 

não é o predicado de nenhum outro) no espaço”, em virtude da qual “não pode 

ter nenhuma outra grandeza a não ser a da quantidade das partes homogêneas 

reciprocamente exteriores” (Kant, 2019, p. 118). Nesse sentido, admitido pelo 

Teorema 1 que “a matéria é divisível ao infinito” (Teorema 1: A quantidade da 

matéria pode, em comparação com qualquer outra, avaliar-se unicamente por 

meio da quantidade de movimento a uma velocidade dada) (Kant, 2019, p. 113), 

Kant explicita no Teorema 2 que o que “na matéria é a substância” advém de 

que, do ponto de vista metafísico, “em todas as modificações da natureza, 

nenhuma substância se origina ou se perde” (Kant, 2019, p. 119). (Teorema 2. 

Primeira lei da mecânica: Em todas as modificações da natureza corporal, a 

quantidade da matéria permanece a mesma no conjunto, sem aumento e 

diminuição). (Kant, 2019, p. 119). Isto é, o elemento móvel no espaço, “em toda 

a matéria, [...] é o último sujeito de todos os acidentes inerentes à matéria” (Kant, 

2019, p. 119).32 Advém daí que toda grandeza de um objeto carece do espaço e 

só pode consistir “em partes exteriores umas às outras; estas [partes], pois, se 

são reais (algo de móvel), devem necessariamente ser substâncias” (Kant, 2019, 

p. 120).33 

Na perspectiva do Teorema 3 (Segunda lei da mecânica: Toda a mudança 

da matéria tem uma causa externa. [Cada corpo persevera no seu estado de 

                                                           
32 E a quantidade da substância será, diz Kant, “a quantidade destes móveis reciprocamente 
exteriores”. Kant, 2019, p. 119. 
33 O contraponto à perspectiva espacial (sentido externo) é apresentado por Kant a partir da 
perspectiva temporal (sentido interno). Diz ele: “Pelo contrário, o que se considera como objeto 
do sentido interno pode ter, como substância, uma grandeza que não consta de partes exteriores 
umas às outras; as suas partes não são, pois, também substâncias cuja génese ou 
desaparecimento também não pode ser, por conseguinte, a emergência ou o desvanecimento 
de uma substância, e cujo aumento ou diminuição é, pois, possível, sem prejuízo para o princípio 
da permanência da substância”. Kant, 2019, p. 120.  



50 
 

repouso ou de movimento, com a mesma direção e a mesma velocidade, quando 

não é forçado por uma causa exterior a abandonar este estado]), Kant enfatiza 

que relativamente à matéria, sua mudança “deve ter sempre uma causa externa” 

(Kant, 2019, p. 122). Ele explicita: 

 

A matéria, enquanto simples objeto dos sentidos externos, não 
tem outras determinações a não ser a das relações exteriores 
no espaço e, por conseguinte, também não sofre nenhumas 
modificações exceto por meio do movimento. No tocante a estas 
[modificações], quer enquanto troca de um movimento com outro 
ou do mesmo com o repouso e inversamente, é preciso 
encontrar-lhes uma causa (segundo os princípios da metafísica). 
Mas esta causa não pode ser interna, pois a matéria não tem 
pura e simplesmente determinações e razões determinantes 
internas. Por conseguinte, toda a modificação de uma matéria 
se baseia em causas externas (isto é, um corpo preserva, etc.). 
(Kant, 2019, p. 122). 

 

Na inclusão ao debate do verdadeiro sentido da “lei da inércia”, Kant 

pondera como sua adequada compreensão, no sentido mecânico, o sentido 

elucidado acima de “troca de movimento com outro” corpo ou de movimento 

desse corpo com o repouso/do repouso pelo movimento do corpo, na medida em 

que aqui tal lei “diz o que a matéria faz”. Ele afirma: 

 

A inércia da matéria nada mais é ou significa que a sua ausência 
de vida, enquanto matéria em si mesma. A vida é o poder de 
uma substância em se determinar à ação a partir de um princípio 
interno, de uma substância finita em se determinar à mudança, 
e de uma substância material em se determinar ao movimento 
ou ao repouso, enquanto modificação do seu estado. (Kant, 
2019, p. 122).     

 

Justamente aqui se evidencia a diferença da abordagem exclusivamente 

mecânica dos corpos em geral, na medida em que tem de ser excluído deles, da 

consideração em que são tomados meramente como “móveis”, o fato da “vida” 

como dependente de um princípio (causa) interna. Kant continua:  

 

Ora, não conhecemos nenhum outro princípio interno de uma 
substância para alterar o seu estado a não ser o desejo e, em 
geral, nenhuma outra atividade interna exceto o pensar, com o 
sentimento de prazer ou desprazer e o apetite ou vontade, que 
dele dependem. Mas estes princípios de determinação e estas 
ações não fazem parte das representações dos sentidos 
externos, nem por conseguinte, das determinações da matéria 



51 
 

enquanto matéria. Pelo que toda a matéria é, enquanto tal, 
privada de vida. Eis o que exprime o princípio de inércia, e nada 
mais. (Kant, 2019, p. 122-3).34  

 

Assim, na perspectiva do último Teorema (Teorema 4): “Terceira lei da 

mecânica: Em toda a comunicação do movimento, a ação é sempre igual à 

reação”, contrapõe-se a compreensão sobre o modo como a matéria entre si (os 

objetos em geral) se comporta em vista de ser ausente de vida. Por isso, pondera 

Kant, aqui “importa apenas mostrar” que aquilo que se chama “ação recíproca 

(acuo mútua) é ao mesmo tempo reação (reactio)” (Kant, 2019, p. 124), ou seja, 

que não há outra maneira, senão por causas externas, para ocorrer a 

comunicação entre os corpos em geral no espaço. Diz Kant: 

 

Todas as relações ativas das matérias no espaço e todas as 
modificações de tais relações, na medida em que podem ser as 
causas de certos efeitos, devem sempre representar-se como 
recíprocas, isto é, porque toda a modificação destas relações é 
movimento, não pode conceber-se nenhum movimento de um 
corpo em relação a um corpo absolutamente em repouso que 
deve assim pôr-se movimento; pelo contrário, este deve 
representar-se apenas como relativamente em repouso a 
respeito do espaço, a que se refere; mas em movimento 
conjuntamente com este espaço no espaço absoluto, numa 
direção oposta, embora com a mesma quantidade de movimento 
que o corpo movido no mesmo espaço. (Kant, 2019, p. 124) 

     

A evidência de que Kant está explicitando nisso os fundamentos da 

ciência da natureza como ciência possível se constata pelo elemento legal 

(fundacional) na consideração do movimento, pois, diz ele, “o que aqui importa 

não é o espaço empírico que envolve os dois corpos” – no caso do movimento 

recíproco entre os dois corpos: “se um dos corpos se aproxima de cada parte do 

outro, também este se aproxima outro tanto de cada parte do primeiro” (Kant, 

2019, p. 124). Em vez disso, completa Kant, importa  

 

apenas a linha que entre eles se encontra (por quanto tais 
corpos se consideram apenas em relação recíproca, segundo a 

                                                           
34 Kant continua: “Se buscamos a causa de uma mudança qualquer da matéria na vida, temos 
logo de a procurar numa outra substância diferente da matéria, embora com ela conexa. Com 
efeito, no conhecimento da natureza, é necessário conhecer primeiro as leis da matéria como tal 
e purificá-las da ingerência de todas as outras causas eficientes, antes de com ela as religar a 
fim de distinguir bem o que cada uma delas faz por si e como ela age”. Kant, 2019, p. 113. (grifo 
nosso).  



52 
 

influência que o movimento de um pode ter sobre a alteração do 
estado do outro, com abstração de toda a relação ao espaço 
empírico), o seu movimento considera-se como determinável 
simplesmente no espaço absoluto, no qual cada um dos dois 
corpos deve participar de igual modo no movimento que a um 
deles é atribuído no espaço relativo, pois não existe razão 
alguma para atribuir mais a um do que ao outro. (Kant, 2019, p. 
124). (grifo nosso) 

 

E Kant obtém disso a seguinte lei da natureza: “que todo o corpo, por 

grande que seja a sua massa, deve ser suscetível de movimento através do 

choque de todo o outro corpo, por fraca que possa ser a sua massa ou a sua 

velocidade” (Kant, 2019, p. 127-8). Segue-se daí a lei da igualdade da ação e da 

reação como uma lei mecânica: ela se funda em que, diz,  

 

nenhuma comunicação de movimento teria lugar a não ser 
enquanto se supõe uma comunidade destes movimentos; 
portanto, em que nenhum corpo impele outro que está em 
repouso em relação a ele, mas, se este está imóvel no espaço, 
recebe o choque só enquanto se move com todo o seu espaço 
na mesma medida, mas em direção contrária, e este movimento 
junto ao que cabe ao primeiro corpo para a sua parte relativa, 
produz a quantidade de movimento, que atribuiríamos ao 
primeiro no espaço absoluto. (Kant, 2019, p. 128).35 

 

Assim, do ponto de vista da matéria e dos corpos em geral, Kant 

compreende como devendo pertencer às quatro classes das categorias 

(quantidade, qualidade, relação e modalidade), diz ele,  

 

também todas as determinações do conceito universal de uma 
matéria em geral, por conseguinte, [incluir-se] tudo o que dela se 
pode pensar a priori, tudo o que se pode representar na 
construção matemática ou que, na experiência, dela pode ser 
dado como objeto determinado. [...] [Isto é] O conceito de 
matéria devia, pois, submeter-se a todas as quatro funções 
mencionadas dos conceitos do entendimento (em quatro 
capítulos). (Kant, 2019, p. 23).36 

                                                           
35 Kant observa que Newton não havia conseguido demonstrar a priori essa lei da igualdade da 
ação e da reação como consequência necessária da formalização da comunicação do 
movimento; em vez disso, na falta dessa lei, restara a Newton apelar à experiência para explicá-
la. Kant, 2019, p. 129,    
36 Continua Kant: “A determinação fundamental de algo que deve ser um objeto dos sentidos 
externos haveria que ser o movimento, pois só por ele podem ser afetados os sentidos. É 
também a ele que o entendimento reconduz todos os outros predicados da matéria, que à sua 
natureza pertencem; e assim a ciência natural é, sem exceção, uma teoria ou pura ou aplicada 
do movimento”. (Kant, 2019, p. 23-4). 



53 
 

 

No sentido de que Kant alcançou mostrar a ciência da natureza possível, 

nos PPMCD, como uma “metafísica geral”, à qual deve ser de inestimável valor 

(para proporcionar exemplos) uma metafísica particular da natureza corpórea, 

vê-se que desde sua concepção total da ciência ele trouxe pressuposta a ideia 

de unidade sistemática do conhecimento. Kant iniciou no Apêndice da Crítica da 

razão pura a abordagem do sistema da razão a partir da ideia de unidade 

superior, como abordagem semelhante em muitos aspectos ao tratamento da 

razão sobre a natureza considerada como natura formaliter spectata, isto é, a 

partir de leis gerais a priori estabelecidas de modo puro. Ao mesmo tempo, ao 

tratar da possibilidade da unidade sistemática do conhecimento, na Crítica da 

razão pura, Kant trouxe para modelo os dois tipos de ciência: a ciência formal e 

a ciência material. 

Assim, em sentido ascendente, subentendida a metafísica particular da 

natureza corpórea como correlata à ciência da natureza possível (metafísica 

geral), Kant pressupôs, na Filosofia transcendental, ainda a elevação da 

concepção metafísica geral da ciência da natureza possível à unidade 

sistemática da razão como ideia, a ideia da forma do todo do conhecimento, no 

Apêndice da CRP (B 673. 1989, p. 535). Vejamos a seguir essa primeira 

exposição que tematiza a unidade sistemática da razão, voltada ao mesmo 

tempo à natureza por conduzir os conhecimentos do Entendimento à forma de 

unidade da Razão. Isso servirá para contrastar, adiante, em sentido 

descendente, a definição da ciência efetiva (empírica) vinculada à concepção da 

outra ordem causal no tratamento da natureza, isto é, em relação aos corpos 

orgânicos, na admissão crítica de uma faculdade de julgar não-determinante. 

 

2.2 Sistematização do conhecimento na função organizadora das ideias 

  

 Kant tematizou no Apêndice à Dialética transcendental37, na CRP, a tarefa 

                                                           
37 É no Apêndice à dialética transcendental que Kant começa a investigar um princípio para tratar 
do juízo regulativo, isto é, um juízo que não é determinante na esfera do conhecimento na medida 
em que seu uso não fornece conceitos de determinação dos objetos, mas direciona o 
entendimento para um certo fim – o da unidade sistemática (Kant, B 672, 1989, p. 534). Talvez 
aqui seria a primeira tentativa de um juízo teleológico, desenvolvido por ele na terceira Crítica. O 
termo usado para se referir ao uso regulativo das ideias da razão no Apêndice à dialética 



54 
 

sistemática a partir das ideias da razão. Essa tematização, embora exterior ao 

conhecimento da natureza, visto o sistema não constituir um objeto propriamente 

dito da natureza (pois ele não é um objeto que pudesse afetar a sensibilidade), 

pertence à Razão. Porém, ao mesmo tempo constitui a organização daquilo que 

foi conhecido pelo Entendimento, ou seja, a organização do conhecimento do 

mundo natural por meio das categorias, uma vez que, diz Kant, “todo o nosso 

conhecimento começa pelos sentidos, daí passa ao entendimento e termina na 

razão” (CRP, B 355, 1989, p. 298). A fim de levar os conhecimentos do 

Entendimento à unidade sistemática (CRP, B 672, 1989, p. 535), a Razão opera 

aqui com ideias (conceitos puros como representações ideais).  

Assim, não deve ser considerada a tematização do sistema como 

transcendente, já que a razão está legitimada, a partir das suas ideias, a exercer 

esse uso especulativo38. A faculdade da razão exprime a forma superior 

(suprema) do conhecer; é que a razão “não se refere diretamente à experiência 

e nem a objetos, mas apenas ao entendimento”, visando unir seus diversos 

conhecimentos sob princípios (ideias). Ela não cria conceitos de objetos, mas 

apenas ordena esses conceitos, comunicando a eles “aquela unidade que 

podem ter na sua maior extensão possível” (CRP, B 671, 1989, p. 534). Assim, 

a razão é a faculdade dos princípios, como “faculdade de unificar as regras do 

entendimento mediante princípios” (CRP, B 359, 1989, p. 300); e o conhecimento 

por princípios39 é aquele que conhece o particular contido no universal mediante 

conceitos (CRP, B 357, 1989, p. 299).40 

                                                           
transcendental é leis de afinidade. Na Crítica da faculdade de juízo o princípio regulativo recebe 
o nome de conformidade a fins, como veremos adiante.  
38 Kant define dos usos da faculdade da razão: o uso teórico e o uso especulativo. O uso teórico 
diz respeito ao conhecimento do objeto proveniente de duas faculdades distintas, a saber, a 
senilidade (intuições) e o entendimento (categorias). O uso especulativo, ao contrário, se refere 
apenas a tarefa da razão em realizar a unidade sistemática dos conhecimentos do entendimento. 
Nesse sentido, vamos tratar apenas da razão no seu uso especulativo, uma vez que, o objetivo 
é explanar a sistematização do conhecimento como unidade sistemática.  
39 O termo ‘princípio’ na Crítica da razão pura pode ser entendido em dois sentidos. No sentido 
de ser o primeiro e como constituidor de todos os outros conhecimentos a priori, isto é, “os 
princípios a priori têm esse nome, não só porque contêm em si os fundamentos de outros juízos, 
mas também porque não assentam em conhecimentos mais elevados e de maior generalidade” 
(Kant, 1989, B 188, p. 189). E no sentido de ser apenas um conhecimento, ou seja, “a expressão 
princípio é ambígua e significa, vulgarmente apenas como um conhecimento, que pode ser usado 
como princípio [...]” (Kant, B 356, 1989, p. 299). 
40 E, no sentido em que o Entendimento foi caracterizado na Analítica transcendental, ali ele era 
apenas a faculdade das regras: a faculdade de unificar os diversos fenômenos mediante regras 
(categorias), proporcionando conhecimento pelo vínculo dos conceitos às intuições sensíveis. 
Ainda assim, pondera Kant, a tábua das categorias serve “para elaborar integralmente o plano 
do todo que forma uma ciência”. Kant, 1989, B. 109, p. 113.  



55 
 

Sob a regra “encontrar, para o conhecimento condicionado do 

entendimento, o incondicionado pelo qual se lhe completa a unidade” (CR, B 

364, 1989, p.303-34), a razão procede em seu uso lógico, procurando a condição 

geral para cada conhecimento dado. Na medida em que essa regra deve valer 

como de validade para uma operação da razão, e não como objeto da natureza, 

ela é apenas uma máxima lógica. Diz Kant: “Dou o nome de máximas da razão 

a todos os princípios subjetivos, que não derivam da natureza de objectos, mas 

do interesse da razão por uma certa perfeição possível do conhecimento desse 

objecto” (Kant, B 694, 1989, p. 548). Em vista disso, tais máximas se tornam em 

princípios da razão pura. 

Segundo Romanillos (1999, p. 126), a razão se converte então também 

em fonte de conceitos, isto é, conceitos que são transcendentes em relação a 

todos os fenômenos, mas se mostram de verdadeira necessidade para a razão, 

podendo mesmo ser comparados às ideias em sentido platônico.41 Aqui a razão 

produz certos conceitos como originados nela e por ela mesma: tais conceitos 

servem para guardar/conservar toda a série do conhecimento condicionado (do 

Entendimento) numa ideia (Kant, B 364, 1989, p. 304), visto que se o 

condicionado foi dado, o conjunto da série requer de um conceito superior de 

unidade,  o conceito de incondicionado, para completar o conhecimento como 

conhecimento da Razão, isto é, terminando na Razão (CRP, B 355, 1989, p. 298) 

o conhecimento iniciado na Sensibilidade; já que, diz Kant, “todo o conhecimento 

humano começa por intuições, daí passa a conceitos e termina com ideias” 

(Kant, B 730, 1989, p. 570).  

 Estabelecido que as ideias da razão são apenas princípios reguladores 

(princípios subjetivos) usados para dar unidade ao conhecimento do 

Entendimento, importa esclarecer que a ideia, pelo fato de desincumbir-se da 

tarefa que realiza (levar os conhecimentos do Entendimento à unidade 

sistemática), embora nisso seja regulativa para o Entendimento, para si própria 

                                                           
41 O termo ideia foi usado por Platão, e Kant não vê necessidade em criar uma nova palavra para 
tratar das dos conceitos da razão pura. Disse ele “Platão servia-se da palavra ideia de tal modo 
que bem se vê que por ela entendia algo que não só nunca provém dos sentidos, mas até mesmo 
ultrapassa largamente os conceitos do entendimento de que Aristóteles se ocupou, na medida 
em que nunca na experiência se encontrou algo que lhes fosse correspondente” (CRP, B 370, 
1989, p. 309). E diz ainda: enquanto que os conceitos puros do entendimento se chamam 
categorias, os conceitos puros da razão “são, pois, ideias transcendentais” (Kant, B 384, 1989, 
p. 317). 



56 
 

e no seu interior as ideias são princípios objetivos, como “princípios 

transcendentais” da Razão.42  

E, do mesmo modo, advém disso haver a restrição para o uso adequado 

das ideias transcendentais, assim como havia sido imposto limite para o uso 

válido das categorias (aplicação apenas aos objetos da experiência), Kant 

elucida a possibilidade de se fazer dois tipos distintos de uso das ideias: um uso 

transcendente ou um uso imanente. Para o caso em que as ideias 

transcendentais são tomadas como conceitos das coisas reais, tem-se o seu uso 

transcendente: aqui busca-se uma aplicação da ideia “diretamente a um objeto 

que supostamente lhe corresponda” (Kant, B 671, 1989, p. 533). Por sua vez, o 

uso imanente é o único uso adequado/correto das ideias transcendentais, já que 

se refere “apenas ao uso do entendimento em geral em relação aos objetos com 

que se ocupa” (Kant, B 671, 1989, p. 533). 

Assim, no uso correto [kanon] das ideias da Razão, quando aplicadas ao 

Entendimento, tais ideias servem para “estender o seu uso e torná-lo 

homogêneo” (Kant, B 385, 1989, p. 318). E, enquanto princípios reguladores 

para a constituição sistemática dos conhecimentos do Entendimento, esse uso 

das ideias é o que permite unificar as regras do pensar dando a elas a forma de 

um sistema (unidade sistemática). Por isso, enquanto não (diretamente) 

constitutivas, as ideias da razão 

 

[...] têm um uso regulador excelente e necessariamente 
imprescindível, o de dirigir o entendimento para um certo fim, 
onde convergem num ponto as linhas directivas de todas as suas 
regras e que, embora seja apenas uma ideia (focus imaginarius), 
isto é, um ponto de onde não partem na realidade os conceitos 
do entendimento, porquanto fica totalmente fora dos limites da 
experiência possível, [ela] serve todavia para lhes conferir a 
maior unidade, e simultaneidade, a maior extensão (Kant, B 672, 
1989, p. 534) 

 

Nesse sentido, não equivale “considerar [esses conceitos puros da Razão 

como] supérfluos e vãos” (Kant, B 385, 1989, p. 318) pelo fato de que são 

“apenas ideias” (Kant, B 385, 1989, p. 318). Visto que a Razão se refere apenas 

                                                           
42 Disse Kant: “Entendo por ideia um conceito necessário da razão ao qual não pode ser dado 
nos sentidos um objeto que lhe corresponda” (Kant, B 383, 1989, p. 317), sendo as ideias 
transcendentais “tão naturais como as categorias [o são] para o entendimento” (Kant, B 670, 
1989, p. 533). 



57 
 

ao Entendimento, no seu uso especulativo as ideias têm que ser adotadas, 

evitando ao mesmo tempo fornecer mediante elas “conceitos de determinados 

objetos”, pois “no caso de [elas] assim serem entendidas, [elas] são apenas 

conceitos sofísticos (dialécticos)” (Kant, B 672, 1989,  p. 534). 

Como reforço do motivo para o uso restritivo das ideias transcendentais, 

Kant assinala os diversos vícios em que recai o uso desencaminhado das ideias 

(Kant, B 717, 1989, p. 562) ao tentar abandonar a tarefa unificadora das regras 

vinculadas aos conceitos da experiência. São os vícios da razão preguiçosa 

(ignava ratio) e da razão que procede em sentido inverso (perversa ratio). O 

primeiro consiste “no uso da ideia de um ser supremo, mas não de modo 

simplesmente regulador, mas [antes] de modo constitutivo ([sendo isso] o que é 

contrário à natureza de uma ideia)” (Kant, B 717, 1989, p. 562). Aqui, em vez de 

buscar na própria razão o fundamento da unidade sistemática da natureza, a 

razão, sem seguir as orientações da experiência, busca atribuir a ideia de 

unidade a uma inteligência suprema, corrompendo e arruinando o “uso natural 

da razão”. Por sua vez, no vício da perversa ratio se concede ao princípio de 

unidade sistemática uma falsa interpretação. Diz Kant:  

 

A ideia da unidade sistemática deveria apenas servir de princípio 
regulador para procurar essa unidade na ligação das coisas 
segundo leis universais da natureza e para crer que, à medida 
que encontrámos alguma coisa pela via empírica, nos vamos 
aproximando da integridade do uso de tal ideia, embora na 
verdade nunca seja possível atingi-la (Kant, B 720, 1989, p. 564). 
 

Ao proceder em sentido inverso, a razão faz o contrário de considerar o 

princípio da unidade sistemática desde um uso regulador; em vez disso, em vez 

de “procurar pela via da investigação física” (Kant, B 720, 1989, p. 564) os fins 

da natureza, substancializa um ser supremo colocando os fins da natureza como 

justificados por ele, determinando, desse modo, “antropomorficamente, o 

conceito de uma tal inteligência suprema” (Kant, B 720,1989, p. 564), e 

hipostasiando a ideia desse princípio. 

 Assim, unicamente o esclarecimento de que as ideias da razão são 

princípios reguladores (princípios subjetivos) que dão unidade ao conhecimento 

do Entendimento permite à razão se desvincular dos vícios mencionados. É que, 

justifica Kant, “os princípios da razão pura, em relação aos conceitos empíricos 



58 
 

nunca podem ser constitutivos” (Kant, B 692, 1989, p. 547), devendo-se isso ao 

fato de “não pode dar-lhes nenhum esquema correspondente na sensibilidade e 

[de que eles] não, podem, por conseguinte, ter nenhum objeto in concreto” (Kant, 

B 692, 1989, p. 547). Visto ser apenas uma ideia, a realização dessa tarefa é 

apenas subjetiva, pois a Razão tem por “objeto apenas o Entendimento e o seu 

emprego conforme a um fim” (Kant, B 672, 1989, p. 534). 

Assim, como método, a ideia da razão como “princípio transcendental da 

razão” torna, por isso, “necessária a unidade sistemática, não só subjetiva e 

logicamente [...], mas também objetivamente”(Kant, B 676, 1989, p. 537). 

Enquanto que o Entendimento reunia “por conceitos o que há[via] de diverso no 

objeto” (CRP, B 672, 1989, p. 534) na esfera do conhecimento determinado, 

doravante a Razão “reúne por intermédio das ideias o diverso dos conceitos, 

propondo uma certa unidade coletiva” (Kant, B 672, 1989, p. 534). A unidade 

sistemática se refere, por isso, a uma ideia regulativa da razão, sendo puramente 

subjetiva com relação à realidade empírica. Nesse sentido, pondera Kant, 

também “interrogamos a natureza segundo essas ideias e consideramos 

defeituoso o nosso conhecimento enquanto lhes não for adequado” (Kant, B 674, 

1989, p. 535) sua constituição sistemática. 

 

2.2.1 Concepção de unidade sistemática como Arquitetônica da razão e 

transição à concepção de sistema como unidade orgânica  

 

Se se considerar, afirma Romanillos, que Kant manteve vigente a 

distinção entre sistema e agregado não apenas ao tratar Do uso regulativo das 

ideias da razão pura, mas ainda em outros textos, por exemplo, ao construir, na 

Analítica transcendental, o sistema dos conceitos puros do entendimento; na 

Arquitetônica da razão pura; na Lógica e, principalmente, na Crítica da faculdade 

do juízo (Romanillos, 1999, p. 129), então antevê-se como necessariamente 

presente, de modo subjacente, a noção de ideia a cada uma dessas 

explicitações.  

A totalidade do conhecimento é expressa por Kant pela ideia de sistema, 



59 
 

(Kant, B 860, 1989, p. 657). A palavra “sistema” significa, no grego, “pôr junto”43. 

Diz Kant:  

 

Se considerarmos em todo o seu âmbito os conhecimentos do 
nosso entendimento, encontraremos que a parte que a razão 
propriamente dispõe e procurar realizar é a sistemática do 
conhecimento, isto é, o seu encadeamento a partir de um 
princípio. Esta unidade da razão pressupõe sempre uma ideia, a 
[ideia] da forma de um todo do conhecimento que precede o 
conhecimento determinado das partes e contém as condições 
para determinar a priori o lugar de cada parte e sua relação com 
as outras. Esta ideia postula, por conseguinte, uma unidade 
perfeita do conhecimento do entendimento, mercê da qual, este 
não é apenas um agregado acidental, mas um sistema 
encadeado segundo leis necessárias (Kant, B 673, 1989, p. 
535).  

 

No sentido de uma forma que é anterior às partes, sendo responsável pelo 

posicionamento de cada uma delas, a forma do todo é aqui uma ideia, um 

princípio de interconexão sistemática. Assim, o sistema reside na ideia do todo 

que, embora tenha validade de princípio, deve ser representado na investigação 

da natureza como procedendo hipoteticamente, na regra de que o conceito do 

todo é anterior às partes. 

Para demonstrar isso, Kant enfatiza que a razão não deve exagerar nem 

abusar em seu procedimento de produzir ideias, pois pertence, como regra da 

busca pela unidade sistemática, que “não se devem multiplicar os princípios sem 

necessidade (entia praeter necessitatem non esse multiplicanda)” (Kant, B 680, 

1989, p. 539).44 Segundo ele,  

 

com isso se afirma que a própria natureza das coisas oferece a 
matéria à unidade racional e a diversidade, em aparência infinita, 
não deverá impedir-nos de supor por trás dela a unidade das 
propriedades fundamentais de onde se pode apenas derivar a 
multiplicidade, mediante a determinação sempre maior. Embora 
essa unidade seja apenas uma simples ideia [...] (Kant, B 680, 
1989, p. 539). 

 

 A unidade sistemática como mera ideia, “é apenas uma unidade 

                                                           
43 Como observa Luft, “o conceito ‘sistema’ tem a sua origem no grego: sýstema consta da junção 

do advérbio sýn – ‘todos juntos’, ‘juntamente’ – com o verbo hístemi – ‘colocar’. ‘Sistema’ 
significa, portanto, ‘colocar junto’, ‘dar unidade’”. LUFT, 2003, p. 212, nota.  
44 Posteriormente, a mesma orientação de “não multiplicar os princípios sem necessidade” será 
explicitada desde a perspectiva reflexiva/reflexionante, na Crítica da faculdade do juízo.  



60 
 

projetada, que não pode considerar dada em si” (Kant, B 675, 1989, p. 536). 

Visto que o uso regulador das ideias da razão é considerado como problemático 

(ou hipotético), essa unidade sistemática deve ser considerada apenas como um 

problema, isto é, uma tarefa [Aufgabe] a ser executada de modo incessante.45 

Enquanto no Apêndice à Dialética transcendental foi designado à Razão 

a tarefa de levar os conhecimentos do Entendimento à unidade sistemática a 

partir de um princípio, tal tarefa estava pressuposta desde a perspectiva de ação 

das ideias para o uso hipotético, já que a razão tem, pois, “por objeto a unidade 

sistemática dos conhecimentos do entendimento [...] [e] a unidade sistemática 

(como simples ideia) é apenas uma unidade projetada” (Kant, 1989, B 675, p. 

536). Assim, como ideia projetada que serve à razão para encontrar um princípio 

de unidade do diverso do Entendimento, a unidade sistemática se mostra aqui, 

em face da escalada do conhecimento superior proporcionado pela Razão, ideia 

da unidade da razão.  

No capítulo da Arquitetônica da razão, essa ideia da unidade da razão é 

explicitamente tematizada e considerada responsável por transformar o 

conhecimento vulgar em conhecimento científico. Assim, na contraposição entre 

o conhecimento vulgar ou agregado e conhecimento científico ou sistema, Kant 

reforça a identificação entre ciência e sistema. Diz ele:  

 
Por arquitetônica entendo a arte dos sistemas. Como a unidade 
sistemática é o que converte o conhecimento vulgar em ciência, 
isto é, transforma um simples agregado desses conhecimentos 
em sistema, a arquitetônica é, pois, a doutrina do que há de mais 
científico no nosso conhecimento em geral e pertence, assim, 
necessariamente, à metodologia (Kant, 1989, B 860, p. 657).  

  
Para ele, os conhecimentos da razão devem formar um sistema, não uma 

rapsódia, isto é, um sistema improvisado. Por isso a formulação de um sistema 

não procede de uma indagação fortuita ou sem ordem dos conceitos puros. É 

que, por sistema, complementa, “entendo a unidade de conhecimentos diversos 

                                                           
45 Enquanto designando tarefas da razão, todos os chamados juízos problemáticos têm que ser 
considerados desde a seguinte definição: “Chamo problemático a um conceito que não contenha 
contradição e que, como limitação de conceitos dados, se encadeia com outros conhecimentos, 
mas cuja realidade objetiva não pode ser de maneira alguma conhecida” (Kant, B 310-11, 1989, 
p. 270). Por sua vez, aqui se antecipa a presença e ligação terminológica com a investigação da 
noção de sistema empírico da natureza na Crítica da faculdade de juízo, enquanto perspectiva 
também de validade regulativa e de caráter meramente “problemático”, levada a efeito pela 
faculdade de juízo reflexionante teleológica. Veremos isso em detalhe adiante. 



61 
 

sob uma ideia” (Kant, 1989, B 860, p. 675). Para alcançar um sistema como 

sinônimo de ciência, é necessário reunir o diverso sob uma unidade a priori, de 

modo organizado e ordenado. Por esse motivo, a ciência é arquitetônica. Diz ele:  

 

O que designamos por ciência não pode surgir tecnicamente, 
devido à analogia dos elementos diversos ou ao emprego 
acidental do conhecimento in concreto a toda espécie de fins 
exteriores e arbitrários, mas sim [surgir] arquitetonicamente, 
devido à afinidade das partes e à sua derivação de um único fim 
supremo e interno, que é o que primeiro torna possível o todo 
(Kant, 1989, B 861, p. 658). 

  

Essa afinidade das partes se mostra dependente, por isso, da ideia de 

totalidade que está subjacente. Enquanto um sistema organizado, um todo que 

articula as partes, ele mesmo não pode provir acidentalmente, senão que é um 

conceito racional. A noção de sistema é, por isso, o conceito racional da forma 

de um todo. Relativamente à unidade sistemática, ponderou Kant: 

 

Esta é o conceito racional da forma de um todo, na medida em 
que nele se determinam a priori, tanto o âmbito do diverso, como 
o lugar respectivo das partes. O conceito científico da razão 
contém assim o fim e a forma do todo que é correspondente a 
um tal fim. A unidade do fim a que se reportam todas as partes, 
ao mesmo tempo que se reportam umas às outras na ideia 
desse fim, faz com que cada parte não possa faltar no 
conhecimento das restantes e que não possa ter lugar nenhuma 
adição acidental, ou nenhuma grandeza indeterminada da 
perfeição, que não tenha os seus limites determinados a priori. 
O todo é, portanto, um sistema organizado (articulado) e não um 
conjunto desordenado (coacervatio); pode crescer internamente 
(per intussusceptionem), mas não externamente (per 
appositionem), tal como o corpo animal, cujo crescimento não 
acrescenta nenhum membro, mas, sem alterar a proporção, 
torna cada um deles mais forte e mais apropriado a cumprir os 
seus fins (Kant, 1989, B 860-61, p. 657).46 

 

Portanto, afirmar que a razão humana é arquitetônica e que possui um 

modo próprio de proceder em relação a todos os conhecimentos, isto é, que ela 

procede sistematicamente em relação a eles, significa dizer que isso só ocorre 

                                                           
46 Agradeço ao Prof. Wilson Frezzatti Jr. por haver observado, na qualificação desse texto, o 

contraste e a diferença entre a expressão grafada “per oppositionem”, presente na edição da 
CRP da Calouste Gulbenkian (Portugal) e a expressão adequadamente escrita: “per 
appositionem”, a designar corretamente a ideia de “justaposição” pretendida na passagem 
kantiana, a qual pudemos corroborar na mais recente tradução da CRP, de autoria de Fernando 
Costa Mattos, publicada pela editora Vozes (2013).  



62 
 

a partir de princípios que permitem a coexistência de diferentes conhecimentos 

num mesmo sistema (Kant, 1989, B 502, p. 426). 

A partir dessa ideia de unidade sistemática iniciada na Arquitetônica da 

CRP, admite-se a transição a outra perspectiva de tratamento, a da unidade 

sistemática pensada em relação à ciência empírica efetiva da natureza, 

tematizada na segunda parte da CFJ em relação aos seres (corpos) orgânicos. 

Enquanto no Apêndice e na Arquitetônica da CRP a totalidade do conhecimento 

era tomada ainda como hipótese, servindo o uso hipotético da razão para a 

formulação das leis empíricas, visando unificá-las pela ideia de um todo do 

conhecimento, a partir da Crítica da faculdade de juízo a noção de sistema 

(ideia), como unidade sistemática47, será tematizada exclusivamente fora 

daquela “condição de tempo formal” que caracterizou e esteve na base da noção 

de ciência da natureza possível.  

Vejamos a seguir de que modo o contexto para o estabelecimento do 

domínio de uma ciência empírica (efetiva) da natureza foi configurado pelo texto 

kantiano da terceira Crítica, visando apontar, a partir daí, para o lugar ocupado 

pelos corpos orgânicos na concepção reflexionante de natureza.   

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
47 Sobre a noção de sistema em Kant, cfe. Ferrer, Diogo. A ideia de sistema em Kant. In: Revista 

Portuguesa de filosofia, Herança de Kant: II – Efeitos e Transformações, 2005, pp. 687- 705. E 
a Introdução da obra Marques, António. Organismo e sistema em Kant: Ensaio sobre o sistema 
kantiano, Lisboa: Presença, 1987. 



63 
 

CAPÍTULO 3. A TRANSIÇÃO À CIÊNCIA EFETIVA: O PAPEL DA 

FACULDADE DE JULGAR TRANSCENDENTAL  

 

Pela concepção de ciência possível, desenvolvida na Crítica da razão 

pura e nos Primeiros princípios metafísicos da ciência da natureza, pode-se 

afirmar que o conceito de corpo foi tematizado exclusivamente no sentido de 

englobar todos os corpos da natureza como objetos (fenômenos) que aparecem 

no espaço e se deixam reger por causas (influências) externas. Se é certo que 

o corpo humano, enquanto objeto no espaço, participa desse domínio e merece 

ser nele estudado, não devendo ser excluído disso sem que se cometa um abuso 

no uso dos conceitos racionais, também é verdade que o corpo humano não 

deve, em sua análise, ser reduzido unicamente à aplicação desse tipo de 

causalidade.  

Como os demais corpos, o corpo humano pertence à natureza em geral e 

está sob a causalidade mecânica, constituindo-se também em objeto de 

conhecimento da ciência da natureza possível, necessitando ser determinado, 

do ponto de vista físico e quantitativo, inicialmente pelas categorias matemáticas. 

Contudo, pelo conceito de natureza a partir da Crítica da faculdade do juízo 

(1790)48, vinculado não só ao conceito de causalidade mecânica (nexus 

effectivus) – para o domínio de objetos que fornecem intuições empíricas para 

serem determinadas através das categorias –, mas ao conceito de uma 

causalidade final (nexus finalis) como ordem causal projetada tanto sobre os 

objetos individuais como à totalidade da natureza, Kant ampliou a visão sobre a 

natureza como objeto do qual é possível constituir uma ciência.  

Mediante o conceito de uma outra ordem causal,“a [ordem] das causas 

finais (nexus finalis)” (Kant, 2008, p. 215), é possível pensar a natureza enquanto 

“uma experiência possível como um sistema de conhecimento empírico” (Kant, 

1995, p. 53). Assim ganha contorno a ciência empírica da natureza a partir das 

regras da faculdade de juízo reflexionante teleológica, desenvolvida na segunda 

parte da CFJ, que investiga os objetos para “além da necessidade mecânica da 

                                                           
48 A Crítica da faculdade de juízo é a terceira e última obra crítica do sistema kantiano. Ela teve 

três edições 1790, 1793 e 1799. A referida obra é composta por um Prólogo, uma Introdução e 
duas partes: Crítica da faculdade de juízo estética e Crítica da faculdade de juízo teleológica. A 
primeira parte trata do juízo de gosto (belo e sublime), a segunda parte, aborda o princípio de 
conformidade a fins da natureza.  



64 
 

natureza” (Kant, 1995, p. 55). Kant apresentou nos parágrafos §§ 64-68 da CFJ 

os conceitos nucleares de “objeto natural”, “fim natural”, “seres organizados, 

“causa final” e outros. Se é certo que deve estar inserido ali o conceito de corpo 

humano, enquanto este também pode ser encarado como um objeto natural 

organizado, o questionamento sobre essa inclusão leva a tematizar, por sua vez, 

os elementos que subsidiam a investigação da ciência empírica da natureza, 

para cuja evidência poderá servir, então, de elemento aferidor a “corporalidade 

do sujeito” no conceito de finalidade/conformidade a fins [Zweckmässikeit].49  

 

3.1 A Crítica da faculdade de juízo e a ligação das faculdades da filosofia  

 

Na Crítica da faculdade do juízo, Kant formulou uma concepção de 

sistema desde um conhecimento empírico da natureza, isto é, da diversidade de 

leis empíricas particulares, pela descoberta da terceira faculdade transcendental, 

a faculdade de juízo reflexiva. Ele julga solucionar mediante isso o problema da 

sua Filosofia crítica ao encontrar um meio de ligação entre as partes teórica e 

prática da filosofia em um todo sistemático.50 Antes disso restava só admitir 

haver “um abismo instransponível entre o domínio do conceito da natureza, 

enquanto sensível e o do conceito de liberdade como supra-sensível” (Kant, 

2008, p. 20). Doravante, diz ele,  

 
na família das faculdades de conhecimento superiores existe 
ainda um termo médio entre o entendimento e a razão. Este é 
a faculdade do juízo, da qual se tem razões para supor, segundo 
a analogia, que também poderia em si princípios a priori, se bem 
que não se uma legislação própria, todavia um princípio próprio 
para procurar leis; em todo caso um princípio simplesmente 
subjetivo, o qual, mesmo que não lhe convenha um campo de 
objetos como seu domínio, pode todavia possuir um território 
próprio e uma certa característica deste, para o que precisamos 
só este princípio seria valido (Kant, 2008, p. 21). (grifo nosso) 

 

Por analogia com outras faculdades de conhecimento, um motivo para 

pressupor um termo médio entre Razão e o Entendimento consiste em a 

                                                           
49 Algumas passagens no texto kantiano podem evidenciar isso, como, por exemplo, na Primeira 

Introdução da Crítica da faculdade de juízo. Adiante apontaremos essas passagens.   
50 Segundo Marques, “a terceira Crítica de Kant faz parte de um todo a que ele chamou de 
‘sistema crítico’ e explicitamente representará o derradeiro esforço na constituição daquela parte 
da Filosofia em que os limites e perfil da nossa faculdade de conhecimento deverão ficar 
definitivamente marcados”. Marques, 2017, p. 07-31. 



65 
 

faculdade de juízo ter a priori51 um princípio próprio para procurar leis (Kant, 

2008, p. 21): “Se o entendimento fornece a priori leis da natureza, enquanto a 

razão leis da liberdade, é de se esperar por analogia que o Juízo, que 

proporciona a ambas as faculdades sua conexão, apresentará também, do 

mesmo modo que aquelas, seus princípios a priori” (Kant, 1995, p. 37). 

Essa solução apresentada (conforme o tópico III da Segunda Introdução, 

intitulado Da crítica da faculdade do juízo, como meio de ligação das duas partes 

da filosofia num todo) pode ser ligada ainda ao motivo de conexão da faculdade 

de juízo reflexionante com as outras faculdades, isto é, o seu “parentesco com a 

família das faculdades de conhecimento” (Kant, 2008, p. 21), referindo-se à 

faculdade do Juízo, na Primeira Introdução, como uma faculdade mediana entre 

Entendimento e Razão (Kant, 1995, p. 42). 

Por vincular ambas as partes da filosofia, a saber, o substrato sensível da 

filosofia teórica ao substrato inteligível da filosofia prática, a faculdade de juízo 

reflexionante realiza a transição de uma concepção de natureza para outra (Kant, 

1995, p. 85), como observa Ricardo Terra a respeito da ampliação do projeto da 

Filosofia transcendental. Disse: 

 

Trabalhando várias questões (como a sistematicidade das leis 
empíricas, o organismo, o gosto), Kant encontra uma maneira 
de unificar as figuras de reflexão na medida em que chega a um 
juízo meramente reflexionante, podendo ampliar então o projeto 
crítico-transcendental. Desse modo a terceira Crítica acaba por 
possibilitar a passagem entre as duas primeiras (Terra, 1995, p. 
25). 
 

  No fundo, a conexão entre conceitos de natureza e de liberdade 

representa um vínculo entre os princípios de que se serve a Razão pura para 

alcançar a unidade: aqui subjaz uma unidade sistemática sob os princípios 

teóricos e os princípios de reflexão. Tanto na Primeira como na Segunda e 

definitiva Introdução da Crítica da faculdade de juízo – a qual Kant havia pensado 

inicialmente apenas como crítica do Gosto52 –, ele desenvolveu esse tema: de 

                                                           
51 Isto é, a descoberta da faculdade de juízo aparece como solução do problema central da Crítica 
do juízo: “É a natureza e forma de actuação desta nova faculdade do juízo, por um lado espécie 
de instrumento conceptual do sentimento e por outra faculdade cognitiva sistematizadora, que 
vai se decidir a solução para o problema das conexões entre natureza e liberdade, problema 
maior da terceira Crítica”. Marques, 2017, p. 11. 
52 Na carta a Reinhold, de 28 de dezembro de 1787, Kant expressa a ideia da crítica do Gosto 
dizendo: “Permito-me afirmar, sem ser vaidoso, que quanto mais continuo o meu caminho, mais 



66 
 

que a filosofia deve ser pensada como uma unidade racional e sistemática. Para 

isso ele retoma, ao menos em parte, elementos já debatidos na Crítica da razão 

pura (no Apêndice e na Arquitetônica). Se na Crítica da razão pura foram 

fundados os juízos teóricos (relativos ao conhecimento de objetos), na Crítica da 

razão prática os juízos práticos (relativos à máxima da ação), na Crítica da 

faculdade de juízo são fundados os juízos estéticos e teleológicos53, relativos a 

uma conhecimento em geral, isto é, à reflexão.   

Na Primeira Introdução da CFJ (Da filosofia como um sistema), ele 

pondera a atividade sistematizadora como de importância decisiva, dizendo: “se 

a filosofia é o sistema do conhecimento racional por conceitos, já com isso ela 

se distingue suficientemente de uma crítica da razão pura” (Kant,1995, p. 31). 

Sistema e crítica da razão pura designam objetivos distintos: um tipo de atividade 

é considerar a filosofia como um sistema – como um conjunto organizado do 

funcionamento das faculdades humanas. É de outro tipo a atividade da crítica 

como fase prévia de análise dos elementos que irão compor, adiante, um sistema 

(unidade sistemática).  

Assim ele divide, na Primeira Introdução da CFJ, o sistema em parte 

formal (a lógica) e parte material (a parte real); sobre a parte formal, diz: ela 

“contém a forma do pensar em um sistema de regras”; e a parte real, ela “toma 

                                                           
desaparece a minha preocupação de que uma contradição ou mesmo uma cumplicidade 
interessante (o que não é raro hoje em dia) possa danificar seriamente o meu sistema. Trata-se 
de uma consciência íntima que provém do seguinte: não só que a considero sempre congruente, 
mas também que, quando por vezes não consigo ver o método a utilizar para investigar um 
objeto, me limito a remeter para o esquema geral dos elementos do conhecimento, e para as 
faculdades cognitivas correspondentes, a fim de tirar conclusões que ainda não tinha percebido. 
Assim, trato, para já, da política do gosto. Neste assunto, descobrimos um novo tipo de princípios 
a priori, diferentes dos apresentados até agora. Pois as capacidades do espírito são três: 
Faculdade de conhecer; Sentimento de prazer e desprazer, e Faculdade de desejar. Para a 
primeira, encontrei princípios a priori na Crítica da Razão Pura (Teórica), para a terceira na Crítica 
da Razão Prática. Também os procurei para a segunda, e embora considerasse impossível 
encontrá-los, a perspectiva sistemática que me permitiu descobrir a articulação no espírito 
humano das três faculdades acima consideradas, dar-me-á para o resto da minha vida material 
suficiente para admirar e sondar se é possível. [Esta perspectiva sistemática] conduziu Kant  a 
este caminho pelo qual reconheço agora três partes da filosofia, cada uma das quais tem os seus 
próprios princípios a priori, que podem enumerar, e assim determinar o âmbito do conhecimento 
possível - a filosofia teórica, a teleologia e a filosofia prática - das quais a segunda parece 
evidentemente ser a mais pobre em fundamentos de determinação a priori”. KANT, Immanuel. 
Correspondencia, 2005, p. 74 (trad. minha). 
53 Sobre o ajuizamento estético e teleológico, pondera González: “[Nos juízos] estéticos, 
julgamos a beleza de um objeto sensível, e o fazemos não com conceitos, mas através do 
sentimento de prazer. Nos teleológicos, julgamos alguns objetos, supondo neles uma finalidade 
na própria natureza. A diferença entre ambos é clara: nos primeiros, a finalidade que o objeto 
parece manifestar refere-se ao sujeito: produzir-lhe uma sensação de prazer; nos segundos, é o 
próprio objeto que aparece como dotado de finalidade”. Gonzáles, 2004, p. 212 (trad. minha). 



67 
 

sistematicamente em consideração os objetos sobre os quais se pensa, na 

medida em que é possível um conhecimento racional dos mesmos a partir de 

conceitos” (Kant, 1995, p. 31). Na divisão do sistema segundo princípios, a 

filosofia se apresenta, por isso, dividida em filosofia teórica e filosofia prática: a 

primeira voltada à filosofia da natureza e a segundo à filosofia dos costumes 

(Kant, 1995, p. 31). Ele reitera, na segunda Introdução da CFJ , a “[filosofia] 

teórica como filosofia da natureza, e [a filosofia] prática como filosofia da moral” 

(CFJ, 2008, p. 15).54 

Assim, devido à divisão em duas partes, a filosofia só possui princípios a 

priori de dois tipos: “Existem somente duas espécies de conceitos que 

precisamente permitem outros tantos princípios da possibilidade dos seus 

objetos. Referimo-nos aos conceitos de natureza e ao de liberdade” (Kant, I, 

2008, p. 15).55 Devido a isso, não há um terceiro território a ser descoberto para 

estabelecer a partir dele novos princípios: é que, pondera Kant, embora possuam 

duas legislações diferentes, razão teórica e razão prática atuam num e mesmo 

território de experiência, o mundo sensível, sem que uma interfira na outra.56  

Kant define deste modo a faculdade de juízo em geral [Urteilskraft]57: “Se 

é definido o entendimento em geral como a faculdade de regras, a faculdade de 

julgar será a capacidade de subsumir a regras, isto é, de discernir se algo se 

encontra subordinado a dada regra ou não (casus datae legis)” (Kant, B 171, 

                                                           
54 A noção de faculdade de juízo perpassa as três Críticas kantianas, em cada uma delas com 
um modo próprio de atuar. Diz Kant: “todos os nossos juízos, segundo a ordem das faculdades-
de-conhecimento superiores, podem ser divididos em teóricos, estéticos e práticos” (Kant, 1995, 
p. 62-63).  
55 Após a divisão do sistema, ele explica como atuam as partes teórica e prática da razão. Diz 

ele “toda a nossa faculdade de conhecimento possui dois domínios, o dos conceitos de natureza 
e o de conceito de liberdade [...] nos dois ela é legisladora a priori” (Kant, II, 2008, p. 18). E 
complementa: “a legislação mediante conceitos da natureza ocorre mediante o entendimento e 
é teórica. A legislação mediante o conceito de liberdade acontece pela razão e é simplesmente 
prática” (Kant, II, 2008, p. 19).  
56 Destaca-se nisso o que ele denominou de “um campo ilimitado” para as faculdades de 

conhecimento: o suprassensível, no qual não há nenhum território nem para os conceitos do 
entendimento ou da razão prática. Não é possível um conhecimento teórico desse campo (Kant, 
II, 2008, p. 19). É que esse campo, diz, nós “temos que ocupar com ideias em favor do uso da 
razão, tanto teórico como prático” (Kant, II, 2008, p. 19-20), mas sem a intenção de alargar as 
nossas faculdades teórica e prática.  
57 Para Kant, a atividade de julgar torna esse ajuizamento possível; contudo, ela é chamada por 

ele de um talento especial, que não pode ser ensinado, somente exercido. Nesse exercício de 
julgamento, a filosofia transcendental tem papel fundamental, pois ela “tem, porém, a 
particularidade de, além da regra (ou melhor, da condição geral das regras) que é dada no 
conceito puro do entendimento, poder indicar, simultaneamente a priori o caso em que a regra 
deve ser aplicada”. Kant, B 174, 1989, p. 179.   



68 
 

1989, p. 177). Na subdivisão dessa faculdade em duas modalidades, como 

faculdade determinante e faculdade reflexionante, foi definida a faculdade do 

juízo: ela “é a faculdade de pensar o particular como contido no universal” (CFJ, 

2008, p. 23). Ao se conceder que o universal (a regra, o princípio, a lei) já está 

dado previamente (através dos conceitos deduzidos do Entendimento), nesta 

modalidade ela é faculdade determinante, restando como sua função subsumir 

o particular por meio do universal. Em contrapartida, se a faculdade de juízo 

possui apenas o particular, e nunca o universal, como dado (conteúdo), então 

nesse caso sua tarefa é encontrar (produzir) o universal, e nesta modalidade ela 

é uma faculdade meramente reflexionante. (Kant, 2008, p. 23)58 

Advém disso que a faculdade de juízo reflexionante possui o conceito de 

“finalidade” [Zweckmässigkeit] como seu conceito a priori59, do qual se serve 

para refletir sobre a natureza, buscando vincular e unificar a diversidade das leis 

empíricas da natureza. Como se observa, trata-se antes de um conceito para a 

faculdade de juízo reflexionante, e não para a natureza.  

Ao mesmo tempo, por esse conceito de finalidade da natureza se 

“representa somente a única forma segundo a qual nós temos que proceder na 

reflexão sobre os objetos da natureza com o objetivo de uma experiência 

exaustivamente interconectada” (Kant, 2008, p. 28), sendo ele “um princípio 

subjetivo (máxima da faculdade de juízo)” (Kant, 2008, p. 28)60. E essas máximas 

são postas a priori “como fundamento da investigação da natureza e que, 

todavia, a nada mais se reportam do que à possibilidade da experiência” (Kant, 

2008, p. 26).  Desse modo é que a projeção do conceito de finalidade na natureza 

                                                           
58 Na Primeira Introdução à Crítica da faculdade de juízo, a divisão do juízo aparece na seguinte 
passagem: “ O Juízo pode ser considerado, seja como mera faculdade de refletir, segundo um 
certo princípio, sobre uma representação dada, em função de um conceito tornado possível 
através disso, ou como uma faculdade de determinar um conceito, que está no fundamento, por 
uma representação empírica dada. No primeiro caso, ele é o Juízo reflexionante, no segundo o 
determinante”. Kant, 1995, 47. 
59 Em analogia com as faculdades do entendimento e da razão, que possui seus princípios a 

priori, isto é, o entendimento que prescreve a priori as leis aos objetos por meio das categorias 
e a razão que unifica o conhecimento por intermédio dos seus princípios a priori (ideias), “é de 
supor que a faculdade de juízo, exatamente do mesmo modo, contenha por si um princípio a 
priori” (Kant, 2008, p. 23). Se por um lado vale como característica de um juízo ter princípios 
próprios que são as categorias na esfera da ciência possível, por outra falta o princípio próprio 
que serve de subsunção na dimensão reflexionante.  
60 Algumas das máximas da faculdade de julgar reflexionante são: “A natureza toma o caminho 

mais curto (lex parsimoniae); de igual modo não dá saltos, nem na sequência de suas mudanças, 
nem na articulação de formas especificas diferentes (lex continui in natura); a sua grande 
multiplicidade em leis empíricas é igualmente unidade sob poucos princípios (principia praeter 
necessitatem non sunt multiplicanda)”. Kant, 2008, p. 26.  



69 
 

obtém um interesse transcendental para a investigação empírica da natureza. 

Diz Kant:  

 

O nosso conceito de uma finalidade subjetiva da natureza, nas 
suas formas segundo leis empíricas, [embora] não seja de modo 
nenhum um conceito de objeto, mas sim somente um princípio 
da faculdade de juízo [reflexiva] [serve] para arranjarmos 
conceitos nesta multiplicidade desmedida [de objetos empíricos] 
(para nos orientarmos nela) (Kant, 2008, p. 36).    

 

Assim, enquanto “um princípio a mais para submeter os fenômenos da 

mesma [natureza] a regras, [lá] onde as leis da causalidade segundo o mero 

mecanismo da mesma não chegam” (Kant, 2008, 269, p. 204), o princípio de 

finalidade/conformidade a fins, meramente como um princípio de reflexão é “um 

princípio regulativo” (Kant, 2008, p. 204) utilizado para a investigação dos 

fenômenos segundo leis empíricas, tornando possível a ciência empírica. 

Na primeira Crítica, sem fazer menção à possibilidade de uma ciência 

empírica, Kant anunciara o fato de o entendimento prescrever leis aos 

fenômenos da natureza em geral como não suficiente para abranger os 

fenômenos particulares, visto se encontrarem fora das condições 

espaciotemporais (em sentido formal). Disse: 

 

[...] a capacidade do entendimento puro de prescrever leis a 
priori aos fenômenos, mediante simples categorias, não chega 
para prescrever mais leis do que aquelas em que se assenta a 
natureza em geral, considerada como conformidade dos 
fenômenos às leis no espaço e no tempo. Leis particulares, 
porque se referem a fenômenos empiricamente determinados, 
não podem derivar-se integralmente das categorias, embora seu 
conjunto lhes estejam todas sujeitas. (Kant, 1989, B 165, p. 168).  

 

Justamente pelo fato de os fenômenos estarem em conformidade com as 

condições formais espaciotemporais é que, na prescrição das leis a priori aos 

fenômenos da natureza em geral, a faculdade de juízo é determinante. Enquanto 

que aqui as leis particulares estavam excluídas das leis gerais, sem ser 

abrangidas por elas, restava como radical a admissão de que tais fenômenos 

deviam ser considerados contingentes, isto é, não necessários à concepção da 

natureza como um todo (concepção meramente mecânica de um todo).  

Porém, na perspectiva da faculdade de juízo reflexionante a contingência 



70 
 

mesma das leis particulares da natureza aponta para a necessidade do conceito 

de finalidade/conformidade a fins por tornar necessária a concordância da 

natureza, nas suas formas particulares, com a faculdade de conhecer, como 

concordância meramente pensada. Aqui, nessa concepção de ciência, a 

faculdade de juízo reflexionante procede tecnicamente.61 

Assim todos os fenômenos, como leis empíricas da natureza que não se 

deixam determinar segundo a ordem mecânico-causal, devem ser refletidos a 

partir do conceito de finalidade/conformidade a fins da faculdade de juízo. Daí 

que, diz Kant, “o Juízo mesmo faz a priori da técnica da natureza o princípio de 

sua reflexão, sem, no entanto, poder explicá-la ou determiná-la” (Kant, 1995, p. 

49), mas antes somente “para segundo sua própria lei subjetiva [...] poder refletir” 

(Kant, 1995, p. 49). E por isso, com vistas a pensar a multiplicidade de leis 

empíricas (particulares) que não se deixam ajuizar (determinar) segundo as leis 

da ciência possível (categorias), o princípio de finalidade/conformidade a fins 

permite constituir uma ciência empírica da natureza.62  

Enquanto que desde a faculdade de juízo determinante é oferecida uma 

imagem da natureza como sistema da ciência possível ou sistema mecânico, em 

contraste com isso, diz Kant, “existem tantas formas múltiplas da natureza [...] 

que serão deixadas indeterminadas por aquelas leis dadas a priori pelo 

entendimento [...] que para tal multiplicidade tem que existir leis” (Kant, 2008, p. 

23-24). E, sem esgotar a diversidade e a complexidade da natureza63, a 

abordagem mecânica vincula suas leis apenas à filosofia teórica (razão teórica), 

sendo preciso, por outro lado, buscar leis que, embora “podem ser contingentes, 

                                                           
61 Isto é, na faculdade de juízo determinante se necessita dos “esquemas” transcendentais da 
imaginação para aplicar os conceitos puros à natureza; na faculdade de juízo determinante essa 
operação é meramente técnica, isto é, não “mecanicamente, como um instrumento sob a direção 
do entendimento e dos sentidos, mas artisticamente” (Kant,1995, p. 49).  
62 E, assim como no domínio das ideias da CRP, também aqui, pondera Kant, “o ajuizamento 
teleológico pode, ao menos de uma forma problemática, ser usado corretamente na investigação 
na natureza” (CFJ, 2008, p. 204). Kant tratou do conceito juízo problemático na Analítica dos 
Princípios da Crítica da razão pura. Disse: “Chamo problemático a um conceito que não contenha 
contradição com outros conhecimentos, mas cuja realidade objetividade não pode de maneira 
nenhuma ser conhecida”. Kant, B 310, 1989, p. 270. Para ele, o juízo problemático não é 
contraditório de ser pensado, mas possível, pois o entendimento recebe uma ampliação negativa 
na medida em não é limitado pela sensibilidade, mas impõe limites a ela, postulando os objetos 
que pode conhecer e os que pode somente pensar. Nesse sentido não é contraditório pensar a 
aplicação na natureza do conceito de finalidade/conformidade a fins. 
63 O ponto fica sendo justamente este: “nem tudo na natureza pode ser explicado por causas 
mecânicas ou eficientes; o caso do particular que vai além de tais explicações é o dos seres 
vivos, nos quais as partes parecer ser uma função do todo, e o todo, por sua vez, é explicado 
apenas pela disposição das partes”. Gonzáles, 2004, p. 234. (trad. minha) 



71 
 

segundo a nossa presciência intelectual”64 (Kant, 2008, p. 24), têm que ser 

tomadas como necessárias a partir “de um princípio, ainda que desconhecido, 

da unidade do múltiplo” (Kant, 2008, p. 24).65  

Segundo Romanillos, para a formulação do princípio do juízo reflexionante 

se coloca como problema, com vistas a isso:  

 

Para tornar possível um sistema de experiência é necessário 
não só uma unidade a priori da natureza, fundamentada desde 
a legislação transcendental do entendimento, mas também uma 
unidade na natureza, em suas leis empíricas, que não pode ser 
totalmente determinada a partir das categorias. Esta segunda 
classe de unidade, contingente para o entendimento, é a que vai 
expressar o princípio do Juízo (Romanilllos, 1989, p. 178). (trad. 
minha) 

 

 Nesse sentido há uma tarefa para a faculdade de juízo reflexionante: “a 

faculdade de juízo reflexiva [...] tem obrigação de elevar-se do particular da 

natureza ao universal, [e] necessita por isso de um princípio” (Kant, 2008, p. 

24).66 Visto não poder tomar da experiência tal princípio, já que ele deverá servir 

de fundamento para a unidade de todos os princípios empíricos67, unidade essa 

também realizada a partir de princípios empíricos, a faculdade do juízo deve dar 

                                                           
64 Com relação ao contingente, disse Molina: “Na Crítica do juízo é-nos mostrado que a natureza 

organizada está regida por uma multiplicidade de leis empíricas que são contingentes para o 
entendimento humano. Para introduzir uma certa legalidade nesse âmbito de contingencia, o 
investigador precisará abandonar o modelo mecanicista newtoniano e introduzir um novo tipo de 
argumentação segundo causas finais, graças a qual vai ser possível a compreensão desse novo 
âmbito de objetos, ao qual aponta a faculdade de juízo teleológica, a saber, o reino dos seres 
organizados. Esse novo tipo de argumentação será necessário introduzir sempre que o modelo 
mecanicista gere um âmbito de tal contingência, que só pode ser superado pela “necessidade” 
que introduza o pensamento teleológico”. Molina, 1991, p. 122. (trad. minha) 
65 Assim, o fato de as leis empíricas serem contingentes para o entendimento significa que elas 
“não podem ser conhecidas a priori” (Kant, 2008, p. 27): não podem ser determinadas a partir 
das leis transcendentais do entendimento (categorias), mas apenas conhecidas empiricamente; 
desse modo, “se as leis empíricas não derivam simplesmente das leis do entendimento, então 
também não é possível antecipar uma ordem a priori da natureza, segundo as leis empíricas 
desta”. Romanillos, 1989, p. 29 (trad. minha)  
66 Segundo Marques, “a nova forma de ajuizar sente necessidade de pensar uma lei para si 
mesma e esta talvez tenha sido na última Crítica a decisiva e mais inovadora opção de Kant: 
criar para essa capacidade de avaliação um espaço próprio, de tal modo que é como se ela 
possuísse a exemplo das faculdades especificamente intelectuais (razão, entendimento) um 
conjunto de regras ou uma só regra que só a ela pertence e só ela poderia existir” (Marques, 
2017, p. 12).  
67 Disse Kant: “Somente o Juízo, ao qual compete trazer as leis particulares, mesmo segundo 

aquilo que elas têm de diferente sob as mesmas leis universais da natureza, sob leis superiores, 
embora ainda sempre empíricas, tem de pôr no fundamento de seu procedimento um tal 
princípio” (Kant, 1995, p. 45). Ou seja, compete somente a faculdade de juízo reflexionante 
produzir para tal princípio como fundamento do seu procedimento.  



72 
 

para si mesma tal princípio, denominando-se daí de princípio transcendental. Diz 

Kant:  

 

Como as leis universais têm o seu fundamento no nosso 
entendimento, que as prescreve à natureza (ainda que somente 
segundo o conceito universal dela como natureza) têm as leis 
empíricas particulares, a respeito daquilo que nelas é deixado 
indeterminado por aquelas leis, que ser consideradas segundo 
uma tal unidade, como se igualmente um entendimento (ainda 
que não o nosso) as tivesse dado em favor da nossa faculdade 
de conhecimento, para tornar possível um sistema da 
experiência segundo leis da natureza particulares. (Kant, 2008, 
p. 24) 

 

 Em complemento, diz Kant: 
 

Ora, porque o conceito de um objeto, na medida em que ele ao 
mesmo tempo contém o fundamento da efetividade deste objeto, 
chama-se fim e o acordo de uma coisa com aquela constituição 
das coisas que somente é possível segundo fins se chama 
conformidade a fins (Zweckmãssigkeit) da forma dessa coisa, o 
princípio da faculdade do juízo é então, no que respeita à forma 
das coisas da natureza sob leis empíricas em geral, a 
conformidade a fins da natureza na sua multiplicidade. O que 
quer dizer que a natureza é representada, como se [als ob] um 
entendimento contivesse o fundamento da unidade do múltiplo 
das suas leis empíricas. (Kant, 2008, p. 24-25). (grifo nosso) 

 

No entanto, o conceito de finalidade/conformidade a fins68, diz Kant, “é por 

isso [apenas] um particular conceito, que tem sua origem meramente na 

faculdade de juízo reflexiva” (Kant, 2008, p. 25). Isto é, esse princípio “não 

acrescenta nada aos produtos da natureza, pois é esse conceito é somente 

utilizado para refletir sobre eles no respeitante à conexão dos fenômenos na 

natureza, conexão que é dada segundo leis” (Kant, 2008, p. 25). Portanto, desde 

o ímpeto sistematizador da Razão e do Juízo reflexionante, Kant explicita a 

diferença, na Crítica da faculdade de juízo, entre a faculdade de juízo 

                                                           
68 Kant havia tematizado já o princípio de finalidade/conformidade a fins (Zweckmãssigkeit) no 

ensaio de 1788, intitulado Sobre o uso de princípios teleológicos na filosofia. Ali afirmou: “os fins 
têm uma relação direta com a razão, seja uma razão alheia ou a nossa própria razão. Ora mesmo 
para situar os fins numa razão alheia, devemos pressupor a nossa própria razão, pelo menos 
como um análogo dela, porque esses fins não podem ser representados de forma alguma sem 
a nossa razão. Ora, os fins são fins da natureza ou da liberdade. Nenhum ser humano pode 
compreender a priori que devem existir fins na natureza; pelo contrário, ele pode perfeitamente 
compreender a priori que deve existir na natureza uma ligação de causas e efeitos. 
Consequentemente o uso de princípio teleológico em relação à natureza encontra-se em todo 
momento condicionado”. Kant, 2021, p. 191. (trad. minha) 



73 
 

determinante e a faculdade de juízo reflexionante (§IV da Introdução à Crítica da 

faculdade de juízo), em relação à atividade requerida para compreender os mais 

diversos objetos empíricos (diversidade de leis empíricas) na unidade de uma 

ideia, de um princípio, como um conhecimento em geral.  

  

3.2 Elementos da ciência efetiva da natureza: noções de produto natural, 

fim natural e de seres organizados  

 

 Vimos que o propósito de Kant na Crítica de juízo foi elaborar um sistema 

empírico da natureza, na medida em que as leis universais dadas a priori pelo 

entendimento são insuficientes para ajuizar a multiplicidade de leis particulares 

da natureza. Nesse contexto de unidade sistemática, para pensar o particular da 

natureza empírica, Kant apresentou na Segunda Parte da Crítica da faculdade 

de juízo intitulada Crítica da faculdade teleológica, as noções de produto natural, 

fim natural e seres organizados69.  

 O debate sobre as características que compõem a perspectiva teleológica 

da natureza e seus objetos empíricos, Kant apresentou-o principalmente nos 

parágrafos 64-66 da Crítica do juízo. No § 64, intitulado Do caráter especifico 

das coisas como fins naturais, ele apresentou o conceito de causalidade como 

fim [Zweck], trazendo a definição de objeto como produto natural e fim natural. 

Tendo isso em conta, definiu ele dizendo: 

 

Para contudo ajuizar aquilo que se conhece como produto 
natural, como se fosse fim, por conseguinte, como fim natural 
[...] diria provisoriamente o seguinte: uma coisa existe como fim 
natural quando (ainda que num duplo sentido) é causa e efeito 
de si mesma; com efeito, aqui jaz uma causalidade tal que não 
pode estar ligada ao simples conceito de uma natureza, sem que 
se lhe dê como fundamento um fim, mas que pode na verdade 
ser pensada [...] sem contradição. (CFJ, 2008, p. 213).  

 

 Uma coisa é um fim natural quando é ao mesmo tempo causa e efeito 

                                                           
69 A noção de seres organizados Kant já havia mencionado no ensaio de 1788, Sobre o uso de 

princípios teleológicos na filosofia, para tratar do conceito teleológico das raças humanas. Disse 
ele: “porque o conceito de um ser organizado implica, por si só, que existe uma matéria na qual 
tudo se relaciona reciprocamente como fim e meio, e isso só pode ser pensado como um sistema 
de causas finais, pois a possibilidade do mesmo só deixa lugar a um tipo de explicação 
teleológica, mas de modo algum físico-mecânica, pelo menos para a razão humana”. Kant, 2021, 
p. 185 (trad. minha) 



74 
 

dela mesma.  A ideia de fim natural é esclarecida por Kant através do exemplo 

de uma árvore, que ele analisa a partir de três características.  1ª) Característica: 

“Uma árvore produz em primeiro lugar uma outra árvore segundo uma conhecida 

lei da natureza” (CFJ, 2008, p. 213), na medida em que é causa e efeito do seu 

produzir-se particular e do produzir-se a muitas vezes a espécie; 2ª) “uma árvore 

produz-se também a si mesmo como indivíduo” (CFJ, 2008, p. 213- 214), no que 

diz respeito ao seu crescimento, isto é, na sua geração interna (per 

intussusceptionem) ela elabora a sua matéria e continua a formar-se dessa 

matéria numa qualidade especifica sua, que o mecanismo exterior não é capaz 

de fornecer e, 3ª) “uma parte dessa criatura produz-se também a si mesma” 

(CFJ, 2008, p. 214), na medida em que a preservação de uma parte depende da 

preservação da outra.  

 No domínio da faculdade de juízo reflexionante, a faculdade do 

entendimento tem de ser mantida à parte para não interferir no procedimento de 

pensamento que não visa determinar a natureza, mas apenas refletir conceitos 

que permitem pensar a natureza desde outra ordem, a finalístico-causal. A 

exigência kantiana de separar as atividades do Entendimento e da Faculdade de 

juízo reflexionante diz respeito, portanto, aos domínios distintos (domínios 

causais) aos quais cada uma está afeita. Complementa ele dizendo:  

 

A ligação causal, na medida em que ela é simplesmente 
pensada mediante o entendimento, é uma conexão que constitui 
uma série (de causas e efeitos) que vai sempre no sentido 
descendente; e as próprias coisas que, enquanto efeitos, 
pressupõem as outras como causas, não podem reciprocamente 
e ao mesmo tempo ser causa daquelas. A esta ligação causal 
chamamos a das causas eficientes (nexus effectivus). Porém, 
também se pode, em sentido contrário, pensar uma ligação 
causal segundo um conceito de razão ([conceito] de fins)70, 
ligação que, se a considerarmos como uma série, conteria tanto 
no sentido descendente, como no ascendente uma 
dependência, na qual a coisa, que uma vez foi assinalada como 
efeito, passa então, no sentido ascendente, a merecer o nome 
de uma causa daquela coisa que é o efeito dessa causa. [...] A 
uma tal conexão causal chamamos a das causas finais (nexus 
finalis) (Kant, 2008, p. 215).  

                                                           
70 A esse propósito Kant pondera que o conceito de “fim” a ser utilizado pela faculdade de julgar 

reflexiva advém da faculdade da razão, pois, diz ele, “a razão é a faculdade de atuar segundo 
fins (uma vontade); e o objeto, que somente é representado como possível a partir desta 
faculdade, seria somente representado como possível enquanto fim”. Kant, 2008, p. 212.  



75 
 

 

 Para uma coisa ser considerada como fim natural, a relação das partes 

entre si e com o todo é tal que permite vê-la como um ser auto - organizado, 

como no exemplo citado anteriormente, da árvore. Com relação as duas ligações 

causais citadas por Kant, a saber, a das causas eficientes e a das causas finais, 

são responsáveis pelos modos de ajuizamento da faculdade de juízo em geral, 

ou seja, as causas eficientes (causa e efeito) dizem respeito a faculdade de juízo 

determinante, ao passo que as causas finais (meios e fins) se referem à 

faculdade de juízo reflexionante.  

 Assim, na medida em que há um outro âmbito de atividade do 

pensamento, um âmbito exclusivo para a atividade reflexiva, por contraste ao 

âmbito determinante do entendimento, Kant mostra a necessidade de admitir 

essas coisas específicas da natureza que se deixam pensar apenas pelo 

conceito de fim ou de finalidade. Disse: 

 

Para perceber que uma coisa somente é possível como fim, isto 
é, para devermos procurar a causalidade da sua origem não no 
mecanismo da natureza, mas numa causa cuja faculdade de 
atuar é determinada por conceitos, torna-se necessário que a 
respectiva forma [dela] não seja possível segundo simples leis 
[mecânicas] da natureza, isto é, aquelas leis que podem ser por 
nós conhecidas somente através do entendimento, aplicado aos 
objetos dos sentidos. Pelo contrário, é exigido que mesmo o seu 
conhecimento empírico, nas suas causas e efeitos, 
pressuponha conceitos da razão [o de fim]. Esta contingência 
da sua forma no que diz respeito a todas as leis empíricas da 
natureza no respeitante à razão, é ela própria um princípio para 
aceitar a causalidade do mesmo (objeto) como se essa forma 
fosse precisamente somente possível através da razão, já que 
esta, em qualquer forma de um produto natural, também tem que 
reconhecer a necessidade da respectiva forma, se é que ela 
deseja compreender as condições que estão ligadas à produção 
desse produto [...]. (Kant, 2008, p. 2012) (grifos nossos)71 

 

 Por isso, para que seja possível ajuizar os objetos e corpos naturais 

considerados como fim natural, doravante a noção do possível (pensamento 

                                                           
71 A respeito da teleologia/conformidade a fins [Zweckmassigkeit], pondera Frezzatti: “Os 
modelos mecânicos sozinhos não dão conta de explicar os seres orgânicos, pois, no reino da 
vida, é impossível pensar a causa sem seu efeito e vice-versa, há uma interdependência entre 
elas. Em Kant, a conformidade a fins (Zweckmässigkeit) assume o papel de uma causa final e 
as partes só podem ser pensadas em relação ao todo. A natureza kantiana deve ser pensada 
como se (als ob) fosse um sistema de fins, e os seres orgânicos são pensados como se fossem 
fins que a natureza mesma se propõe”. Frezzatti, 2015, p. 53. 



76 
 

possível) vem ocupar um âmbito que não pode ser preenchido pelo necessário 

(determinação necessária das intuições), realizado exclusivamente pelo 

entendimento a respeito da natureza. Aqui não entrar na conta a subsunção das 

intuições sob conceitos com vistas a determiná-las, mas antes para elevá-las ao 

plano meramente reflexivo visando ponderar quais os tipos de objetos na 

natureza (objetos naturais ou como fim natural) se deixam pensar desde essa 

ordem causal final, assentada no conceito de fim (conceito da razão). 

 Conforme essa noção de conexão, cabe à causalidade final pensar os 

objetos que existem na natureza como “seres organizados”. Diz Kant:   

 

Um ser organizado é por isso não simplesmente máquina: esta 
possui em si apenas força motora [bewegende Kraft]; ele pelo 
contrário possui em si força formadora [bildende Kraft] e na 
verdade uma tal força que ele comunica aos materiais que não 
a possuem (ele organiza). Trata-se pois de uma força formadora 
que se propaga a si própria, a qual não é explicável só através 
da faculdade motora (o mecanismo) (Kant ,2008, p. 217).  

 

A força formadora pode ser compreendida por meio do exemplo de uma 

árvore citado por Kant. Segundo ele, a árvore produz-se em três níveis: no 

primeiro momento, ela se produz enquanto espécie, na medida em que é causa 

e efeito do seu produzir-se particular e do produzir-se a muitas vezes a espécie. 

Num segundo momento, essa mesma árvore se produz enquanto indivíduo no 

que diz respeito ao seu crescimento, isto é, na sua geração interna (per 

intussusceptionem)72 ela elabora a sua matéria e continua a formar-se dessa 

matéria numa qualidade especifica sua, que o mecanismo exterior não é capaz 

de fornecer. Num terceiro momento, uma parte dessa árvore, produz-se também 

a si mesma na medida em que a preservação de uma parte depende da 

preservação da outra (Kant, 286-288, 2008, p. 213-214). 

 Para elucidar a força motora [bewegende Kraft], Kant cita o exemplo de 

um relógio, cuja existência não é advinda da formação de uma das suas partes 

para produzir o todo organizado, mas, ao contrário, cada parte existe através da 

                                                           
72 O conceito de per intussusceptionem é tratado por Kant na Arquitetônica da razão pura. Disse 

ele “o todo é, portanto, um sistema organizado (articulado) e não um conjunto desordenado 
(coacervatio); pode crescer internamente (per intussusceptionem), mas não externamente (per 
appositionem), tal como o corpo de um animal, cujo crescimento não acrescenta nenhum 
membro, mas, sem alterar a proporção, torna cada um deles mais forte e mais apropriado aos 
seus fins”. Kant, B 861, 1989, p. 657.  



77 
 

outra parte e a sua organização se encontra fora da matéria, isto é, precisa de 

um relojoeiro capaz de regular a matéria em desordem, diferente dos produtos 

com força formadora que se auto organizam. Além do mais, uma peça do relógio 

não produz outra peça, do mesmo modo que, um relógio não origina outro 

relógio, diferente, portanto, dos seres organizados que se produzem enquanto 

indivíduo e espécie (CFJ, 2008, p. 216- 217). 

 Desse modo, o conceito de uma coisa natural, de um ser organizado, na 

medida em que “não é um conceito constitutivo do entendimento ou da razão, no 

entanto, pode ser um conceito regulativo para a faculdade de juízo reflexiva” 

(CFJ, 2008, p. 218), serve para orientar a investigação de tais objetos segundo 

a analogia com a causalidade segundo fins. Por essa razão, disse Kant: 

 
Os seres organizados são os únicos na natureza que, ainda que 
também só se considerem por si e sem uma relação com outras 
coisas, têm que ser pensados como possíveis enquanto fins 
daquela mesma natureza e por isso como aqueles que  
primeiramente proporcionam uma realidade objetiva ao conceito 
de um fim que não é um fim prático, mas sim um fim  da natureza 
e, desse modo à ciência da natureza o fundamento para uma 
teleologia, isto é, um modo de ajuizamento dos seus objetos 
segundo um princípio particular que doutro modo não 
estaríamos autorizados a introduzir nela (porque não se pode de 
maneira nenhuma compreender a priori a possibilidade de uma 
tal espécie de causalidade (Kant, 2008, p. 218). 
 

 O princípio da finalidade interna ou conformidade a fins interna “que é ao 

mesmo tempo a definição dos seres organizados, é a seguinte: um produto 

organizado da natureza é aquele em que tudo é fim e reciprocamente meio. Nele 

nada é em vão, sem fim ou atribuível a um mecanismo natural cego” (Kant, 2008, 

p. 218). Ou seja, a máxima do ajuizamento da conformidade a fins “nada 

acontece por acaso” (Kant, 2008, p. 219). Enquanto “um princípio subjetivo 

(máxima da faculdade de juízo)” (CFJ, 2008, p. 28), o conceito de uma finalidade 

da natureza serve aqui para representar “somente a única forma segundo a qual 

nós temos que proceder na reflexão sobre os objetos da natureza com o objetivo 

de uma experiência exaustivamente interconectada” (CFJ, 2008, p. 28). Nesse 

caso a faculdade de juízo reflexionante se guia por máximas postas a priori 

“como fundamento da investigação da natureza e que, todavia, a nada mais se 



78 
 

reportam do que à possibilidade da experiência” (CFJ, 2008, p. 26).73 

A chave do argumento kantiano assenta na figura do como se [als sob], 

isto é, para a natureza ser compreendida em sua multiplicidade e 

heterogeneidade é necessário considerar como se a natureza tivesse sido 

projetada por “um outro entendimento” (Kant, 2008, p. 248) com vistas a que 

fosse feito esse uso pela nossa faculdade de juízo reflexionante.  

A ideia de um outro entendimento, tematizada no §77 da CFJ, permite 

pensar o modo de proceder do entendimento humano (discursivo), na 

representação do princípio da natureza segundo suas leis empíricas, em 

analogia com o modo de proceder de um outro entendimento, para o qual os 

objetos da natureza subjazem como fins da natureza a partir de um princípio. 

Aqui o Intellectus archetypus (intuitivo) é pensado “pelo contraste com o nosso 

entendimento discursivo (intellectus ectypus)” (CFJ, 2008, p. 249) e torna 

possível pensar a unificação das leis empíricas dadas na representa nelas como 

oriundas de uma causa que antecipa o objeto a ser produzido. Esta 

representação é o conceito do objeto como seu fundamento, denominado de fim 

[Zweck], o qual determina a estrutura do objeto, isto é, da conformidade a fins 

[Zweckmãssigkeit] do objeto.  

Em vista da sua relação com o fim, é estruturado o particular ou o diverso 

e, por isso, diz Kant, “a natureza é representada por esse conceito, como se um 

entendimento contivesse a unidade do múltiplo das suas leis empíricas” (CFJ, 

2008, p. 25). Entendido como o fundamento da possibilidade dos objetos, o 

conceito de fim é um conceito da razão, na medida em que “a razão é assim a 

faculdade de atuar segundo fins (uma vontade); e o objeto, que é somente 

representado como possível a partir desta faculdade, seria somente 

representado como possível enquanto fim” (CFJ, 2008, p. 212). Daí que somente 

segundo uma analogia74 com o conceito de fins da razão é possível representar 

                                                           
73 Algumas das máximas da faculdade de julgar reflexionante são: “A natureza toma o caminho 

mais curto (lex parsimoniae); de igual modo não dá saltos, nem na sequência de suas mudanças, 
nem na articulação de formas especificas diferentes (lex continui in natura); a sua grande 
multiplicidade em leis empíricas é igualmente unidade sob poucos princípios (principia praeter 
necessitatem non sunt multiplicanda)”(CFJ, 2008, p. 26).  
74 Sobre o uso de analogias ver a obra Analogia e simbolização em Kant de Joãosinho 
Beckenkamp, São Paulo: Dialética, 20023.  De acordo com Joãosinho, ” a analogia cumpre na 
filosofia crítica kantiana um importante papel metodológico, para permitir um pensamento ou uma 
reflexão que ultrapassam os limites da experiência humana, sem cair nem na afirmação 
dogmática de pretensos conhecimentos acerca das causas últimas nem na simples negação 



79 
 

esses objetos enquanto leis particulares. Isto é, “o princípio da finalidade 

aplicado à natureza não é uma lei da natureza, mas uma lei que a razão se impõe 

para compreender alguns fenómenos que escapam às leis gerais” (Gonzáles, 

2004, p. 210) (trad. minha) 

 Assim a possibilidade de a natureza ser pensada pelo fio condutor da 

finalidade, introduzida para pensar o contingente na multiplicidade de leis da 

natureza, como um princípio meramente subjetivo, ao contrário do juízo 

determinante assentado num princípio objetivo, traz a possibilidade de investigar 

o estatuto ampliado para o conceito de corpo humano na CFJ.  

Na medida em que Kant admite que coisas que são possíveis enquanto 

fins naturais, denominadas de seres organizados, possuem uma “perfeição 

natural interna (innere Naturvollkommenheit)” (Kant, 2008, P. 218), a 

investigação do corpo humano, graças à sua constituição orgânica, se deixa 

também considerar em harmonização sistemática como a natureza como 

totalidade, merecendo por isso ser situado com primazia em relação ao corpo 

considerado mecanicamente. Debateremos isso no capítulo seguinte. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

                                                           
cética, que apenas deixaria um vazio (quiçá insuportável) na ordem do pensamento” 
Beckenkamp, p. 15, 2023. 



80 
 

CAPÍTULO 4. CORPO HUMANO E CIÊNCIA EMPÍRICA SOB PRESSUPOSTO 

IDEALISTA  

 

4.1 Resolução da noção de corpo humano e seu lugar na CFJ 

 

Relativo ao caracteristicamente “humano” na concepção do corpo entre 

os corpos em geral, foi então elucidada a distinção dos dois tipos de 

causalidades, nuclear na primeira como na segunda Introdução da Crítica do 

juízo. Por um lado, na ligação das causas eficientes, correspondente às causas 

físico-mecânicas, foi esclarecido que a ideia do todo não pode ser o fundamento 

da possibilidade das partes, pois depende de serem as partes dadas 

previamente para tornar possível a partir delas conceber um todo. Por outro lado, 

também que ideia do todo determina a forma e as relações das partes somente 

na ligação das causas finais, em que a representação do efeito é o fundamento 

da determinação da sua causa e por isso a precede. No sentido de que apenas 

a faculdade de juízo reflexionante teleológica está em condições de indicar uma 

abordagem do corpo humano que se mostra insuficiente pelas leis mecânicas, 

Kant exemplificou, na primeira Introdução da Crítica do juízo, o exemplo do 

“olho”. Disse: 

 

Que podemos ver pelo olho, experimentamo-lo imediatamente, 
assim como sua estrutura exterior e interna, que contém as 
condições de seu uso possível e, portanto, a causalidade 
segundo leis mecânicas. Posso, porém, também servir-me de 
uma pedra, para quebrar algo sobre ela, ou edificar sobre ela, e 
assim por diante, e esses efeitos podem também ser referidos 
como fins a suas causas, mas não posso dizer por isso que ela 
deveu servir para edificar. Somente do olho julgo que ele 
deveu ser apto para ver e, embora a figura, a índole de todas 
as suas partes e sua composição, julgada segundo leis 
meramente mecânicas da natureza, sejam inteiramente 
contingentes para meu Juízo, penso entretanto na forma e na 
construção do mesmo uma necessidade de ser formado de 
certa maneira, ou seja, segundo um conceito que precede as 
causas formadoras desse órgão e sem o qual a possibilidade 
desse produto da natureza não é concebível para mim segundo 
nenhuma lei mecânica da natureza (o que não é o caso para 
aquela pedra). E esse dever-ser contém uma necessidade, que 
se distingue claramente da [necessidade] físico-mecânica, 
segundo a qual uma coisa é possível segundo meras leis das 
causas eficientes (sem uma ideia prévia da mesma), e pode tão 
pouco ser determinada por leis meramente físicas (empíricas), 



81 
 

quanto a necessidade do juízo estético por leis psicológicas, mas 
requer um princípio próprio a priori no Juízo, na medida em que 
este é reflexionante, princípio sob o qual está o juízo teleológico 
e a partir do qual, também segundo sua validade e limitação, 
este tem de ser determinado. (Kant, 1995, pp.78-9). 

 

Nesse exemplo da formação do olho, encontra-se ilustrada, novamente, 

a ideia de uma força formadora [bildende Kraft] a base do desdobramento de 

certos fenômenos da natureza, aos quais as leis mecânicas não bastam, pois 

não adentram no domínio do conceito de uma causalidade interna pensada para 

abordar os seres organizados. A inclusão do corpo humano na terceira Crítica 

kantiana parece, por isso, haver sido legitimamente reivindicada, como 

tematizado por Rosales em “Kant: la ‘Crítica del Juicio teleológico’ y la 

corporalidad del sujeto (2002)”.75 Segundo ele, embora o próprio Kant “não havia 

dito nem chegado tão longe em sua análise” (Rosales, 2002, p. 45), certamente 

estava na Crítica do Juízo de Kant situar com primazia o modo como o corpo 

humano, em sua constituição orgânica e harmonização sistemática, possui uma 

“perfeição natural interna [innere Naturvollkommenheit]”(Kant, 2008, p. 218), 

admitida para as coisas que são possíveis enquanto fins naturais, os seres 

organizados, enquanto algo a que a noção de corpo da primeira Crítica, 

considerada apenas mecanicamente, não permitiu alcançar. 

Isso significa, segundo Rosales, que a ciência não tem a última palavra 

sobre a realidade, nem mesmo sobre a realidade natural; talvez tenha sido esse 

o motivo pelo qual Kant estivesse impedido de se lançar totalmente numa visão 

filosófica. Pois, pondera Rosales,  

 

A última palavra ontológica sobre a realidade do mundo não 
pertence à ciência, e foi um tributo excessivo à ciência que 
impediu Kant de se abrir totalmente à questão exclusivamente 
filosófica de como é possível a ação de minha liberdade tornar-
se mundo, de quais são as condições de possibilidade de eu me 
identificar com o meu corpo. (Rosales, 2002, p. 48) (trad. minha).  

 

Mas a tematização mesma do conceito de ser organizado (CFJ § 66 - Do 

                                                           
75 Pode-se dizer que o desenvolvimento desse tema é ainda incipiente na Kant-Forschung. Ainda 
assim, num trabalho de vulto como no dedicado por António Marques à segunda parte da CFJ, 
em Organismo e sistema em Kant: ensaio sobre o sistema kantiano (1987), tese apresentada na 
Universidade Nova de Lisboa em dezembro de 1984 e publicada em livro, não se encontra uma 
linha tratado da possibilidade de identificar o corpo humano na terceira Crítica kantiana.    



82 
 

princípio do ajuizamento da conformidade a fins interna em seres organizados) 

confirma essa ênfase de que, do ponto de vista reflexivo, os seres encarados 

como “produto organizado da natureza” em que “tudo é fim e reciprocamente 

meio” (Kant, 2008, p. 218), entendidos como os únicos fins naturais que 

proporcionam ao conceito de fim uma realidade objetiva na natureza, permite 

admitir como legítima uma teleologia natural na medida em que ela ajuda a 

“compreender nosso corpo próprio (Leib), o corpo humano” (Rosales, 2002, p. 

10). 

Aqui o motivo pelo qual a causalidade da finalidade (conformidade a fins) 

se mostra princípio de ajuizamento tanto para o particular como para o todo da 

natureza reside, nas palavras de Kant, nisto: em que “o conceito das ligações 

segundo fins e o conceito das formas da natureza segundo fins é, pois, pelo 

menos um princípio a mais para submeter os fenômenos da natureza a regras”, 

isto é, lá “onde as leis da causalidade segundo o mero mecanismo da natureza 

não chegam” (Kant, 2008, p. 204). 

A evidência do caráter ontológico, portanto, voltado ao sujeito cognitivo, 

da perspectiva reflexiva da faculdade de julgar, assenta em que “a conexão dos 

fenômenos da natureza, que é dada a priori [pela faculdade de juízo reflexiva] 

[...] nunca precisará ser acrescentada à natureza” (Kant, 2008, p. 25), visto essa 

conexão ser somente refletida (ela equivale a um princípio regulativo da razão). 

Ou seja, não é possível encontrar objetivamente nos produtos da natureza uma 

tal “relação da natureza a fins” (Kant, 2008, p. 25), pois ela não é um princípio 

constitutivo. Segundo Rosales, “nosso corpo é a ponte que torna possível a 

síntese entre o objetivo e o subjetivo” (Rosales, 2002, p. 46), visto que o modelo 

mecanicista não é a única ponte para o mundo real: para além da relação 

objetiva (determinação mecânico-causal da natureza) subsiste a relação 

subjetiva (reflexão finalístico-causal), na qual a subjetividade humana, 

identificada com o corpo humano na noção de corpo “organizado” e “fim natural”, 

é o elemento organizado teleologicamente. 

Seria contrário, portanto, assumir a exclusão da dimensão orgânica do 

“corpo humano” como também ínsito nos pressupostos desse terceiro âmbito de 

atividade do pensamento, suprimindo isso de seu aspecto finalístico-sistemático, 

mesmo diante da insuficiência de explicar o ser vivo pelo mero princípio da 

causalidade mecânica. Como ponderara Kant, o princípio mecânico não é capaz 



83 
 

de explicar “nem que seja somente a geração de uma folha de erva” (Kant, 2008, 

p. 241).  

Para Rosales, só conhecendo o funcionamento que compõe os seres 

orgânicos como seres naturais permite obter uma “explicação (Erklarung) real, 

uma ciência da natureza. Portanto, temos de ir com ele o mais longe possível” 

(Rosales, 2002, p. 46). Ou seja, é necessário avançar, visto que “a ciência 

moderna que nasceu com Bacon, Descartes, Galileu e Newton, eliminando do 

seu horizonte de compreensão as causas finais” (Rosales, 2011, p. 138) 

propagou seu modelo mecânico no qual “o próprio homem foi envolvido por essa 

natureza mecanicista, convertido em um mero produto da natureza, em um 

homem-máquina, como proclamava La Mettrie” (Rosales, 2011, p. 139).  

Para solucionar a lacuna deixada pela ciência moderna, isto é, de 

abstração da subjetividade em favor, principalmente, dos princípios objetivos, 

Rosales pondera: “a Crítica do Juízo de Kant contém uma nova tentativa de 

solução, talvez não totalmente bem-sucedida, para essa visão moderna entre a 

natureza [...] e a liberdade” (Rosales, 2011, p. 139). Daí que, complementa, “se 

a finalidade, ou seja, a subjetividade em si mesma, se torna natureza objetiva, 

ela aparece como um ser vivo, orgânico” (Rosales, 2002, p. 45). É em vista disso 

que “esse é o resultado mais espetacular e inovador da Analítica do juízo 

teleológico” (Rosales, 2002, p. 45): ele abre um novo caminho ao pensamento, 

através de um original paradigma de compreensão da natureza. 

 Desse modo, antevê-se que a finalidade natural ou força configuradora 

dos seres organizados, a qual não é apenas uma força motriz como a das 

máquinas e dos corpos em geral, como dizia Kant, pois é capaz de se propagar 

e gerar novos seres, uma vez que, diz Rosales, ela 

 

não se reduz aqui apenas ao indivíduo, mas abrange também a 
espécie e, se levarmos em conta a evolução, todo o fenômeno 
da vida, incluindo, naturalmente, nós mesmos, o nosso corpo 
orgânico, embora Kant não o diga expressamente. (Rosales, 
2002, p. 46) (trad. minha) 

  

 Fica claro, assim, que o conceito de seres organizados, tematizados na 

segunda parte da Crítica da faculdade de juízo, permite encontrar o lugar do 

corpo humano nessa parte da obra kantiana, uma vez que o corpo humano 

atende às características dos seres organizados. A necessidade de o corpo 



84 
 

humano ser pensado também organicamente acende essa luz: a explicação do 

corpo humano não se reduzir à aplicação da causalidade mecânica.76 O corpo 

humano também mantém características orgânicas e sistêmicas, sem poder ser 

esgotado por seu enquadramento mecânico: ele requer um tratamento finalístico 

como constitutivo da subjetividade devido sua origem comum com a natureza.  

A identificação de um lugar para o conceito de corpo humano na CFJ não 

significa, entretanto, promover uma confusão relativamente ao estabelecido a 

respeito da diferença estrita entre causalidade mecânica e causalidade 

teleológica. Dizer que o corpo humano, além de ser considerado do ponto de 

vista da física, tem que ser visto também do ponto de vista teleológico, significa 

ainda situar adequadamente o que pertence à ciência da natureza (física) e o 

que não pertence a ela, mas à metafísica. Como atestou Kant, a Física não faz 

parte da teleológica por se tratar de uma ciência que lida com princípios 

mecânicos, ao passo que a teleologia não pode pertencer à física por tratar de 

princípios de reflexão transcendental (metafísica).  

Esse tipo de confusão entre os princípios pode ser elucidado a partir do 

debate de Kant com Foster77 a respeito do adequado tratamento empírico das 

raças humanas. Vejamos isso a seguir. 

 

4.1.1 Noção de corpo humano no debate sobre a raça humana 

 

                                                           
76 Vale lembrar também, como observa Frezzatti, que a biologia na época de Kant estava 
desenvolvida ainda de modo incipiente: “Na época em que Kant escreveu seus textos, a biologia 
ainda não havia se constituído enquanto uma disciplina científica, e o estudo dos seres vivos 
estava disperso entre o estudo da Terra, a medicina, a botânica, a história natural, etc. No início 
do século XIX, período em que os estudos sobre a evolução, a fisiologia, a bioquímica, a 
embriologia, a citologia e a histologia começaram a se desenvolver, surge o termo "biologia". A 
palavra, em seu sentido atual, parece ter sido criada em 1800 pelo médico alemão Karl Friedrich 
Burdach (cf. Mendelsohn (1964), 40). Gottfried Reinhold Treviranus, em Biologia ou Filosofia da 
Natureza Viva (Biologie, oder Philosophie der lebenden Natur, 1802), considera a biologia a 
ciência que unifica os seres vivos: "semelhança de aspecto no funcionamento desigual do mundo 
externo é o caráter distintivo da vida". Lamarck também foi responsável pela consolidação do 
termo, sendo que, também em 1802, o utilizou para indicar a continuidade entre os mundos 
animal e vegetal e a necessidade de unificar os seus estudos. Podemos dizer que a biologia 
nasceu buscando definir a propriedade ou a qualidade que caracterizava os vários tipos de seres 
vivos”. Frezzatti, 2015, nota, p. 44-45. 
77 É esclarecedor a negativa de Kant no debate com Foster, pois este acreditava fazer uma 
abordagem materialista ou constitutiva das raças, mas Kant defenderá somente uma abordagem 
regulativa do conceito de raças, ou seja, reflexiva no mesmo sentido do juízo teleológico. Para o 
estudo introdutório ao texto kantiano Sobre el uso de principios teleológicos en la filosofía, cfe.  
Natalia A. Lerussi e Manuel Sánchez-Rodríguez: Kant, Immanuel. La cuestión de las razas. 
Madrid: Abada Editores, 2021.  



85 
 

 Naturalmente que o conceito do corpo humano está presente na 

abordagem de Kant sobre o conceito de raça: a questão das diferenças na 

aparência e no costume dos homens ganhou importância na sua época 

principalmente devido aos relatos de viagens. Enquanto um leitor assíduo dos 

relatos de viagens, visto depender deles como fonte de informação78 – já que 

Kant nunca teria saído de sua cidade, Königsberg – em tal cenário se tornou 

importante o debate sobre o conceito de raça em relação ao conhecimento. 

 Os principais textos kantianos que tratam do conceito de raça são: Sobre 

as diversas raças humanas (Von den verschiedenen Rassen der Menschen, 

1775), Definição do conceito de raça humana (Bestimmung des Begriffs einer 

Menschenrasse, 1785) e Sobre o uso de princípios teleológicos na filosofia 

(1788). No primeiro deles, o ensaio Sobre as diversas raças humana (1775)79, 

Kant estabelece um franco debate crítico com a concepção de raça humana 

desenvolvida por Voltaire80. Já na reelaboração do texto, em 1777, intitulado 

Definição do conceito de raça humana, Kant muda o alvo e passa a criticar 

Herder (Johann Gottfried Herder). Por sua vez, em Sobre o uso de princípios 

teleológicos na filosofia (1788), Kant responde às objeções de Georg Foster 

dirigidas à Definição do conceito de raça humana. 

 No primeiro dos textos, Sobre as diversas raças humana, Kant 

caracterizou o que é uma raça e quais os critérios para sua classificação. E nesta 

classificação, Kant vai contra à perspectiva escolástica, adotando uma 

                                                           
78 Sobre os relatos de viagem como fonte de informação para Kant, é possível comprovar logo 

no início do texto Definição do conceito de raça humana, quando ele disse: “Os conhecimentos 
que as viagens recentes difundem sobre as multiplicidades da espécie humana têm contribuído 
até hoje, mais para incitar a compreensão, a empreender uma investigação além deste ponto, 
do que para satisfazê-la” (Kant, 2021, p. 131) (trad. minha). Em outra passagem, no texto Sobre 
o uso de princípios teleológicos na filosofia (1788) ele enfatiza: “Não dou atenção aos viajantes 
que são apenas empíricos nem às suas narrativas, principalmente quando se trata de um 
conhecimento interconectado a partir do qual a razão deve fazer algo para uma teoria”. (Kant, 
2021, p. 157) (trad. minha).  
79Convém lembrar que Kant foi professor e ministrou cursos de Geografia Física de 1756 a 1796.  
Esse ensaio de 1775, ora traduzido como Das diferentes raças humanas, foi um “texto publicado 
para o anúncio das aulas de geografia física do semestre de verão de 1775”. (Terra, 2010, p. 
300). 
80 Provavelmente Kant se refira à passagem sobre «Des différentes races d’homes», do texto de 
Voltaire, Filosofía de la historia (Philosophie de l’histoire, 1764). Trad. Martín Caparrós, Madrid, 
Tecnos, 2004; ese texto será inserido, posteriormente, como introdução no Ensayo sobre las 
costumbres y el espíritu de las naciones y sobre los principales hechos de la historia, desde 
Carlomagno hasta Luis XIII (2 vols.) (Essai sur l’histoire générale, et sur les moeurs et l’esprit des 
nations depuis Charlemagne jusqu’à nos jours, 1756). Trad. Aurelio G. del Camino, México, D.F., 
Cía, General de Ediciones, 1960. Para mais detalhes, cfe. LERUSSI, Natalia A. et al., 2021, pp. 
15-16). 



86 
 

classificação natural, ou seja, vinculada à abordagem racional da história natural. 

Anteriormente, desde a perspectiva escolástica, diz ele, “a divisão escolar se 

baseia em classes e divide por semelhanças” (Kant, 2010, p.10), ao passo na 

abordagem a ser racionalmente seguida “a divisão natural, por outro lado, leva 

em conta troncos [Stamme] e divide os animais segundo parentesco, com vistas 

a procriação [Erzeugung]” (Kant, 2010, p.10).  

Enquanto que a classificação escolástica propunha uma sistematização 

da unidade do gênero a partir de características semelhantes, ou seja, seguindo 

um princípio lógico, tendo “por objetivo unicamente intitular as criaturas” (Kant, 

2010, p.10), na história natural, ao contrário, o objetivo é colocar as criaturas “sob 

leis”, na medida em que se define a história natural como “uma ciência separada 

que poderia muito bem afastar progressivamente as opiniões para dar lugar ao 

conhecimento” (Kant, 2021, p. 128). Aqui Kant busca um princípio de unidade do 

gênero pautado na determinação de um tronco comum para a partir dele ligar 

naturalmente as criaturas. Essa ligação de unidade é pensada a partir desse 

princípio de unidade como uma força, entendida como uma força das gerações.   

 Assim, para definir o conceito de raça, Kant aponta o caráter único da 

humanidade, isto é, a sistematização natural (história natural) aplicada aos 

homens, definindo um único gênero humano, unido pela força procriadora nele 

inscrita, uma vez que “todos os homens sobre a vasta Terra [Erde] pertencem a 

um único e mesmo gênero natural” (Kant, 2010, p.11). A essa unidade do gênero 

natural ele atribui a unidade da força procriadora [Zeugungskraft] como a única 

causa que faz com que “todos eles pertencem a um único tronco [Stamm]” (Kant, 

2010, p.11). Nessa perspectiva sistematizadora da história natural, o reino 

animal “que tem simultaneamente um tronco comum não tem espécies 

diferentes”(Kant, 2010, p.11), pois as diferenças e semelhanças que se 

manifestam entre os homens devem ser consideradas pela pertença a um tronco 

comum a que todos eles estão ligados, isto é, elas derivam todas de uma mesma 

força formadora. Assim, não há espécies entre os homens, mas antes um outro 

tipo de derivação do tronco comum a que todos pertencem.81   

                                                           
81 Sobre a noção de derivação, disse Kant “um gênero animal que tem simultaneamente um 

tronco comum não tem espécies diferentes (pois estas representam justamente a diferença da 
descendência [Abstammung]; mas sim, variações entre si que se chamam derivações 
[Abartungen], caso sejam hereditárias. Os sinais hereditários da descendência, se estão de 
acordo com a sua origem, chamam-se transmissões [Nachartungen].; mas caso a derivação não 



87 
 

  Nesse contexto, surge o conceito de raça82, ligado a uma sistematização 

da natureza atrelada à força reprodutora como princípio de unificação e 

prolongamento no tempo (gerações) das características fundamentais do 

gênero. Disse Kant:  

  

Dentre as derivações, isto é, as diferenças hereditárias dos 
animais que pertencem a um mesmo tronco, aquelas que não só 
se mantém em si constantes em todos os transplantes 
[Verpflanzungen] (transferências para outras regiões) em longas 
procriações [Zeugungen], como também sempre geram crias 
híbridas [halbschlächtige] no cruzamento com outras derivações 
do mesmo tronco, chama-se raças. (Kant, 2010, p.11).83 

  

 Enquanto que o conceito de raça84 é definido a partir da força reprodutora 

de criaturas ligadas a um tronco comum, a origem de diferentes raças é 

explicada por Kant a partir do conceito de germe ou predisposições naturais85. 

Segundo ele, “os fundamentos de um determinado desenvolvimento 

[Auswickelung], que residem na natureza de um corpo orgânico (da planta ou do 

animal), chama-se germes [Keime] (KANT, 2010, p.16) ou predisposições 

naturais [naturliche Anlagen]”. E essas predisposições naturais são capacidades 

predeterminadas de adaptação das criaturas aos diferentes climas.86  

                                                           
pudesse mais produzir a formação origina do tronco [ursprungliche Stammbildung], ela se 
chamaria degeneração [Ausartung]” (Kant, 2010, p.11). 
82 Entre estudiosos teria se considerado a Kant, pela linguagem utilizada em seus textos, como 

uma racista. Segundo Terra, no artigo “Kant racista?”, apesar de se conceder várias passagens 
racistas e egocêntricas nos textos kantianos, o universalismo dos seus conceitos filosóficos não 
é atingido por isso, devendo assim ser ele excluído das demais considerações. Cfe. Terra, 2010, 
p. 299-312. 
83No texto de 1785, Definição do conceito de raça humana Kant apresenta uma definição 
semelhante a respeito do conceito de raça. Disse ele: “o conceito de raça é a diferença de classe 
entre animais da mesma linhagem, na medida em que essa diferença é hereditária de forma 
infalível” (Kant, 2021, p. 143) (trad. minha). 
84 Kant vai admitir somente quatro raças humanas, das quais delas derivam todas as diferenças 

perpetuantes e hereditárias. São elas: “1) a raça dos brancos, 2) a raça negra, 3) a raça huna 
(mongolóide ou calmuca), e 4) a raça hindu ou indiana”. Kant, 2021, p. 108 (trad. minha) 
85 No texto Ideia para a história de um ponto de vista cosmopolita (1784), Kant também usa da 
noção das disposições naturais para explicar a noção de história, isto é, a partir de disposições 
naturais como o fio condutor do desenvolvimento de uma história da humanidade. Disse ele: “a 
história, que se ocupa da narrativa dessas manifestações, por mais profundamente ocultas que 
possam estar as suas causas, permite todavia esperar que, com a observação, em suas linhas 
gerais, do jogo da liberdade da vontade humana, ela possa descobrir aí um curso regular - dessa 
forma, o que se mostra confuso e irregular nos sujeitos individuais poderá ser reconhecido, no 
conjunto da espécie, como um desenvolvimento continuamente progressivo, embora lento, das 
suas disposições originais”.  Kant, 1986, p. 09. 
86 Sobre as disposições naturais, disse Kant “o homem foi determinado [bestimmt] para todos os 
climas e para todas as quantidades de solo; consequentemente, diversos tipos de germes e 
predisposições naturais tinham de estar nele preparados [bereit], para serem oportunamente 



88 
 

  Ou seja, o tronco original teria tido uma série de germes, que se 

desenvolveram em certas circunstâncias de clima, temperatura e umidade. 

Depois que se desenvolveram, os germes passam às gerações seguintes, sem 

retorno. Mas unicamente a partir de uma suposição da razão é possível essa 

compreensão: é necessário pressupor haver na natureza causas conforme a 

fins, e no caso das predisposições naturais, seu fim é o desenvolvimento e 

adaptação das criaturas ao clima87.  

 Realça-se aqui, nesse texto de 1775, relativo ao tema do lugar do corpo 

humano na terceira Crítica kantiana, a presença da abordagem meramente 

regulativa e reflexiva para o tratamento do conceito de raça, abordagem que 

reaparecerá sob nova ênfase na segunda parte da Crítica do juízo, mas 

reiterando o mesmo pressuposto: o da insuficiência das leis mecânicas para 

explicar o particular da natureza, o conceito de conformidade a fins 

[ZweckmaBiges]88, os seres organizados e as forças geradora/reprodutora. 

Nesse texto de 1775, isso aparecem na passagem em que Kant pondera:   

 

O acaso ou leis mecânicas gerais não podem produzir tais 
combinações. Por isso, nós temos de considerar que esses 
desenvolvimentos ocasionais como pré-formados [vorgebildet]. 
Mas, mesmo lá onde nada se mostra conforme a fins 
[zweckmaBiges], a mera faculdade de reproduzir o seu particular 
caráter adquirido já é prova suficiente: que foi encontrado um 
germe especial ou predisposição natural na criatura orgânica. 
Pois, coisas externas certamente podem ser causas ocasionais, 
mas não causas produtoras daquilo que necessariamente é 
herdado [anerbt] e transmitido [nachartet]. Dificilmente o acaso 
ou causas físico-mecânicas podem produzir um corpo orgânico, 
tampouco acrescentarão algo à força procriadora deste último, 

                                                           
desenvolvidos ou contidos, a fim de que ele se adeque ao seu lugar no mundo, e pareçam no 

curso das procriações como que inatas e feitas para isso”. Kant, 2010, p. 17. 
87 Essa ideia da adaptação aos climas, como uma conformidade a fins, pode ser confirmada na 

passagem a respeito das quatro cores de pele admitidas por Kant. Ele questiona: “Que outra 
coisa pode ser a causa disso, senão que tais características devem ter se enraizado no germe 
da linhagem original da espécie humana que nos é desconhecida, ou seja, como disposições 
naturais desse tipo que pertenciam necessariamente à conservação da espécie, pelo menos na 
primeira época de sua propagação, pelo que deveriam aparecer infalivelmente nas gerações 
seguintes?” Kant, 2021, p. 140 (trad. minha). Em seguida ele responde: “a natureza atribuiu 
originalmente a cada linhagem o seu caráter em relação ao seu clima e para a adaptação ao 
mesmo. A organização de um tem, assim, um fim completamente diferente da organização do 
outro”. Kant, 2021, p. 141 (trad. minha). 
88 Sobre o conceito de conformidade a fim, disse Kant: “Nós queremos, segundo esses conceitos, 

examinar [durchgehen] todo o gênero humano sobre a vasta Terra e aduzir causas conforme ao 
fim [zweckmaBige] de suas derivações, onde as causas naturais não podem ser perfeitamente 
discernidas, por outro lado, [também aduzir causas] naturais onde nós não podemos assegurar 
os fins [Zwecke]”. KANT, 2010, p. 18. 



89 
 

isto é, causarão algo que se autorreproduz em uma forma 
particular ou na relação das partes (Kant, 2010, p.17). 

 

 Seguindo a ideia de que as causas físico-mecânicas são incapazes de 

explicar alguns aspectos dos seres orgânicos, como o caso das raças, Kant 

avança no ensaio de 1788, Sobre o uso dos princípios teleológicos na filosofia89, 

a tematização do conceito de raça mediante um princípio teleológico. Redigido 

contra o naturalista Forster90, que julgava necessário submeter o conceito de 

raça à perspectiva de uma ciência empírica efetiva, no ensaio de 1788 Kant 

problematiza a conclusão de Forster, mostrando que esse, ao admitir uma 

história empírica, jogava para dentro da concepção de ciência efetiva a 

arbitrariedade semelhante à produzida pela admissão de uma coisa em si.   

No ensaio Algo mais sobre as raças humanas (1776), publicado na 

mesma revista (Berlische Monatsschriff) do ensaio kantiano, Definição do 

conceito de raça humana, Forster tinha avaliado como inadequada a proposta 

kantiana de realizar uma história da natureza, em vez de se manter dentro da 

mera perspectiva de descrição da natureza.91 É claro que, para a história da 

natureza, Kant propôs o uso de princípios teleológicos, os quais viriam a ser 

tematizados mais em detalhe no texto de 1788 (Sobre o uso de princípios 

teleológicos na filosofia).92  

                                                           
89 A motivação dele foi a de ser a elaboração de resposta ao texto de Georg Forster, Algo mais 
sobre as raças humanas, (Noch etwas über die Menschenraßen), de 1786, dirigido a criticar o 
texto anterior de Kant, o Definição do conceito de raça, de 1785.  
90 Sobre as objeções de Forster, enfatiza Kant:  “Em O Mercúrio Alemão de outubro e novembro 
de 1786, o Sr. Conselheiro Privado Georg Forster levanta objeções com uma explicação incluída 
na Revista mensal berlinense de novembro de 1785 sobre a opinião, que venho expressando há 
bastante tempo, relativa ao conceito e ao surgimento das raças humanas, que me parecem 
decorrer meramente de um mal-entendido sobre o princípio do qual parto. Na verdade, desde o 
início, este homem célebre não tem certeza se é uma boa ideia estabelecer antecipadamente 
um princípio segundo o qual o investigador da natureza deve se guiar, mesmo na pesquisa e na 
observação. Sobre todo, um princípio que direcione a observação para uma história natural, que 
deve ser promovida dessa maneira, ao contrário da mera descrição natural, diferenciação que 
ele considera igualmente inadmissível. No entanto, essa discordância pode ser facilmente 
superada” (Kant, 2021, p. 15 (trad. minha). 
91 Em relação a objeção de Forster sobre a história da natureza kantiana, disse Kant: “a segunda 

discrepância, que não diz respeito tanto à observação (descrição da natureza), mas à teoria que 
deve ser adota (história natural), é de que o Senhor F. pensa que são necessárias duas linhagens 
originais em virtude da explicação dessas características, na minha opinião, é possível, e até 
mais coerente com o modo de explicação filosófica, considerar esses caracteres, (que considero 
igualmente, tal como o Senhor F., como caracteres originários) como desenvolvimentos de 
disposições primitivas e conformes ao fim implantadas numa linhagem [...]”( Kant, 2021, p. 169) 
(trad. minha). 
92 Uma das razões de seu texto não ser compreendido, segundo Kant, reside no fato da 

possibilidade do uso de princípios teleológicos na investigação metafísica da natureza. Disse 



90 
 

 Desse modo, Kant apresentou em resposta a Forster um tratamento 

inovador do conceito de raça, realizando-o desde um princípio reflexivo e 

teleológico93, adequado à sua proposta metodológica crítica. Esse princípio trata 

de um princípio segundo o qual o investigador da natureza tem que se deixar 

guiar na investigação dessa natureza: ele é um princípio da razão, e por isso não 

se encontra nos objetos da natureza.94  

Na perspectiva teleológica, Kant defende uma unidade do gênero 

humano, uma unidade que consiste na suposição de um conjunto de disposições 

naturais fundamentais contidas em gérmen no tronco único e original, isto é, de 

disposições naturais “unificadas no primeiro casal humano” (Kant, 2021, p. 176) 

e passadas de gerações, cuja função é a adaptação aos climas diferentes. 

Assim, contrariamente a Forster, que defendia haver vários troncos e atribuía a 

adaptação do ser humano a diferentes climas a “uma ajuda da sábia Providência” 

(Kant, 2021, p. 175), Kant defende haver um único tronco e aponta para isso às 

disposições naturais como as responsáveis pela adaptação do indivíduo a 

diferentes regiões e climas. Mantida, porém, como uma defesa assentada num 

princípio regulativo (princípio da razão), Kant assegura: ainda assim, a 

compreensão dessa unidade original é incognoscível pela física, uma vez que 

“responder à questão de como surgiu essa linhagem é uma tarefa que está 

completamente além dos limites da física” (Kant, 2021, p. 186).  

                                                           
Kant: “O problema de ser compreendido reside no fato de que ainda não foi suficientemente 
esclarecida a autorização para se poder servir de princípios teleológicos ali onde as fontes 
teóricas do conhecimento não chegam, embora com tal limitação de seu uso que se assegure à 
investigação teórico-especulativa o direito de precedência, para que, em primeiro lugar, esta 
ponha à prova toda a sua faculdade (e, nesse caso, na investigação metafísica da natureza, 
exige-se corretamente da razão pura que justifique previamente tanto isso quanto, em geral, sua 
arrogância em decidir sobre qualquer coisa, mas de modo a descobrir completamente o estado 
de sua faculdade, com o objetivo de que lhe seja permitido contar com confiança) e, igualmente, 
daqui em diante, não se prive a esta em nenhum momento dessa liberdade. Grande parte da 
discórdia reside aqui no temor do prejuízo que ameaça a liberdade do uso da razão; assim, creio 
poder superar facilmente os obstáculos ao acordo se tal temor desaparecer”. Kant, 2021, p. 155-
156 (trad. minha) 
93 Interessante notar que nesse ensaio de 1788, Sobre o uso dos princípios teleológicos na 
filosofia Kant menciona o uso de princípios teleológicos já sugeridos no texto de 1785, Definição 
do conceito de raça humana. Disse ele “Em um breve ensaio sobre as raças humanas, tentei 
demonstrar uma autorização semelhante, inclusive uma necessidade, de partir de um princípio 
teleológico onde a teoria nos abandona”, Kant, 2021, p. 154 (trad. minha). 
94 Sobre o princípio teleológico disse Kant “os fins têm uma relação direta com a razão, seja uma 
razão alheia ou a nossa própria razão. Ora, mesmo para situar tais fins numa razão alheia, 
devemos pressupor a nossa própria razão, pelo menos como um análogo dela, porque esses 
fins são fins da natureza ou da liberdade. Nenhum ser humano pode compreender a priori que 
deve existir fins na natureza; pelo contrário, ele pode perfeitamente compreender a priori que 
deve existir na natureza uma ligação de causas e efeitos”. Kant, 2021, p. 191 (trad. minha) 



91 
 

E, de modo semelhante, a natureza das disposições originais ou gérmens, 

só em parte é conhecida, isto é, através do que a experiência mostra em relação 

à capacidade de adaptação das criaturas aos diferentes climas. Daí que, diz ele, 

“não devemos imaginar nenhuma força básica nova, independente de toda 

experiência” (Kant, 2021, p. 189), uma vez que “o uso de princípios teleológicos 

em relação à natureza encontra-se em todo momento empiricamente 

condicionado” (Kant, 2021, p. 191). É que não é possível de representar95, no 

tronco inicial, a forma de existência dessas disposições naturais, pois não é 

possível ao homem compreender a priori que devem existir fins na natureza, em 

vez disso, só pode compreender perfeitamente a priori a ligação causal físico-

mecânica (causa e efeito) na natureza.  

Aqui é por analogia – como o será também na CFJ – que deve ser utilizado 

o princípio teleológico na representação do conceito de uma força fundamental 

ou disposições naturais, que permite explicar como essas raças humanas atuais 

resultam de um longo processo de adaptação permitido pelos gérmens que de 

algum modo condicionam e controlam esse processo. Enquanto um único tipo 

de investigação sistemática da natureza permitido à razão humana, ela se 

distancia inteiramente da investigação denominada por Forster de “descrição da 

natureza”, a qual viola o caráter hipotético e regulativo do princípio de 

investigação para utilizá-lo como princípio constitutivo.  

 No texto de 1788 (Sobre o uso de princípios teleológicos na filosofia), Kant 

lança mão do conceito de finalidade/conformidade a fins para alcançar o único 

tipo de explicação possível segundo os limites da razão finita humana. Ele 

explicita a origem comum de todas as raças humanas pela hipótese de uma 

linhagem original ancestral, isto é, como um juízo válido só de modo 

problemático e regulativo, lançando assim as bases para a perspectiva 

reflexionante, estendida em seu vínculo, posteriormente, à crítica do gosto, para 

                                                           
95 Enfatiza Kant: “A verdadeira metafísica conhece os limites da razão humana e, entre outros, 

esses erros hereditários que nunca poderá se rejeitar: que ela não pode nem deve de maneira 
nenhuma imaginar a priori quaisquer forças fundamentais, (porque então estaria a preparar 
conceitos puramente vazios), mas não pode fazer mais do que, na medida em que a experiência 
mostra tais forças ( porque estas só são diversas na aparência, mas idênticas no que diz respeito 
ao seu fundamento), , reduzi-las ao menor número possível e procurar a força fundamental 
correspondente a elas no mundo quando se trata da física; mas procurá-la em todo caso, fora 
do mundo quando se trata da metafísica ( a saber, aquela força fundamental que já não pode ser 
invocada como dependente)” (Kant, 2021, p. 188) (trad. minha). 



92 
 

elaborar a Crítica do Juízo (1790).96   

 

4.2 Oposição entre ciência natural (física) e metafísica  

 

Que o tratamento do conceito do corpo humano não devia ser restringido 

à abordagem desenvolvida pela Física, mas carecia de uma abordagem 

teleológica, isso foi visto na CFJ desenvolvida por Kant. Nesse sentido, afirmar 

que o conteúdo da física, como ciência, não pode ser tratado de um ponto de 

vista teleológico significa dizer também que tudo o que é desenvolvido na 

perspectiva teleológica não pode ser incluído como pertencente à ciência natural 

(física). Entretanto, há um lugar específico para tratar o corpo humano assim 

como há um lugar próprio para a consideração da natureza a partir da 

causalidade final.  

No entanto, em inúmeras passagens no texto da CFJ, Kant apontou para 

a necessidade de primeiro ser aplicado sobre a natureza o conceito de 

causalidade, visando submeter tudo que se deixa tratar pela ordem mecânico-

causal para só após isso mudar de perspectiva e projetar sobre ela o conceito 

de causalidade final. É que, disse, “interessa infinitamente à razão não afastar o 

mecanismo da natureza nas suas produções e não passar ao seu lado na 

explicação das mesmas, já que sem ele não se consegue qualquer presciência 

da natureza das coisas” (CFJ, 2008, p. 251).97 Isso se justifica pelo fato de a 

natureza, enquanto objeto de experiência possível, se deixar conhecer pela 

causalidade mecânica; após isso é que se segue a possibilidade de ser pensado 

um sistema empírico da natureza pela causalidade finalística.  

Do mesmo modo que, ao separar as duas ordens causais, também se 

separou as ciências, pois “cada ciência tem que ter o seu lugar determinado na 

enciclopédia de todas as ciências” (CFJ, 2008, p. 257), ou seja, o que é 

                                                           
96 Segundo Beiser (The Fate of Reason. German Philosophy from Kant to Fichte, 1987), é “o 
argumento de Kant contra Forster”, no artigo de 1788, que tem que ser visto como “o fundamento 
da sua teoria crítica do juízo na terceira Crítica [CFJ]”. Cfe. Beiser, 1987, p. 157.  
97 Sobre a ordem sequencial da aplicação da causalidade mecânica na natureza, disse Kant: “As 
leis universais do entendimento, que são ao mesmo tempo leis da natureza, são para aquela tão 
necessárias (ainda que nasçam da espontaneidade) como as leis do movimento da matéria, e a 
sua produção não pressupõe qualquer intenção das nossas faculdades de conhecimento, porque 
é só através dessas leis que obtemos um conceito daquilo que é o conhecimento das coisas (da 
natureza) e que elas pertencem necessariamente à natureza como objeto do nosso 
conhecimento” (CJF, 2008, p. 31).  



93 
 

designado por ciência, como disse na CRP, não pode surgir tecnicamente pela 

analogia dos diversos elementos ou pela arbitrariedade do emprego acidental do 

conhecimento, ao contrário, deve surgir arquitetonicamente (CRP, 1989, B 861, 

p. 658). Em vista disso, separou na CFJ a ciência da física e a ciência da 

natureza empírica. Relativamente a isso é impossível a teleologia pertencer à 

física.98 No § 68 da CFJ deixa claro o motivo de a física não poder ser vista como 

pertencente à teleologia: 

 

As propriedades da natureza que se deixam demostrar a priori, 
e por isso, segundo a sua possibilidade, se deixam compreender 
segundo princípios universais, sem qualquer contribuição da 
experiência, não podem de modo nenhum, sem bem que tragam 
consigo uma conformidade a fins técnica, porque são 
simplesmente necessários, entrar mesmo assim na conta da 
teleologia da natureza como um método pertencente à Física 
para a resolução dos problemas desta (Kant, 2008, p. 224). 

 

 Kant esclarece aqui que, embora seja possível a perspectiva teleológica, 

não é possível se utilizar da operação teleológica do pensamento para atribuí-la 

como um conceito da física, visto a física atuar na dimensão e perspectiva 

mecânica da natureza, não na da teleológica. Por isso, pretender fazer um uso 

teleológico no interior da ciência da física, no intuito de resolver os problemas 

próprios a essa ciência, é uma transgressão (erro de sub-repção), um 

“schwãrmerisch” já que a “simples forma de explicação teleológica” não toma em 

consideração “o mecanismo da natureza” (CFJ, 2008, p. 252). 

 A ciência da natureza (física) realiza a unificação lógica de regras (das 

quais participam os conceitos como categorias matemáticas e dinâmicas), mas 

não uma unificação teleológica das regras a partir de conceitos como categorias 

exclusivamente dinâmicas. Kant demostra, assim, ser impossível unificar as 

regras lógicas da física para vir a considerá-las leis teleológicas, pois tudo o que 

envolve a causalidade eficiente é ajuizado de modo mecânico, e não teleológico. 

Nesse sentido, afirma: 

                                                           
98 Nesse contexto vale trazer essa mesma ponderação aplicada agora à oposição entre física e 
biologia. A ciência da biologia não pertence à ciência da física do mesmo modo que a teleologia 
não pode pertencer à física. Mas Patrícia Kauark Leite, em A propósito das distinções kantianas 
entre Física e Biologia (2012), julga haver encontrado no texto kantiano a atribuição da física 
como pertencente à teleologia, descuidando-se das passagens em que ele mencionara 
explicitamente o caráter indevido dessa atribuição (Cfe. Kauark-Leite, 2012, pp. 109-125). 



94 
 

 

Analogias matemáticas e geométricas, e do mesmo modo leis 
mecânicas universais, por muito surpreendente e digno de 
admiração que também nos possa parecer a unificação de 
tantas regras aparentemente independentes umas das outras 
num princípio, não exigem por esse fato que as consideremos 
na Física como princípios de explicação teleológicos (Kant, 
2008, p. 224-225). 
 

 Pelo fato de a física tratar de objetos do ponto de vista mecânico, o 

princípio de finalidade/conformidade a fins deve considerado no interior da teoria 

geral da natureza, não no plano da Física ou da Matemática. Isto é, a 

finalidade/conformidade a fins ocupa outro lugar “a saber, na metafísica” (Kant, 

2008, p. 225), já que ela “não constituiria qualquer princípio da ciência da 

natureza” (Kant, 2008, p. 225). E assim, de modo direto (§ 79 da CFJ - Será que 

a teleologia tem que ser tratada como pertencente à teoria da natureza?), 

responde à questão do título: “Mas tampouco ela parece pertencer também à 

ciência da natureza, a qual exige princípios determinantes e não simplesmente 

reflexivos para indicar fundamentos objetivos de efeitos da natureza” (Kant, 

2008, p. 258). E isso significa: a teleologia não constitui qualquer princípio da 

natureza; e embora seu objeto de reflexão seja comum à física: a natureza, na 

perspectiva teleológica, não pertence à física. 

 Pelo fato de a Física lidar com princípios mecânicos, não se pode dizer 

que o que ocorre de modo mecânico seja intencional; ao contrário, isso é um 

mecanismo necessário, jamais intencional, uma vez que o intencional pressupõe 

uma inteligência. E, a fim de que a Física “permaneça rigorosamente nos seus 

limites, abstrai-se da questão de saber se os fins naturais são intencionais ou 

não intencionais” (Kant, 2008, p. 225).  

Uma vez que é contraditório unir o conceito mecânico e a ideia de 

intencional, pois é só no juízo teleológico que usamos o conceito de intencional, 

a respeito da ciência empírica da natureza ou “no que toca às leis empíricas dos 

fins naturais nos seres organizados, é não só permitido, mas até inevitável, 

utilizar o modo de ajuizamento teleológico [...]” (Kant, 2008, p. 225). Advém disso 

que o ajuizamento teleológico não pode lidar com o conteúdo (as leis) da ciência 

da física. E, também, que os outros objetos dos quais é possível fazer uso do 

conceito teleológico, estes – a multiplicidade e heterogeneidade das leis 



95 
 

empírica dos seres naturais e seres organizados99 – admitem ser “explicáveis 

única e exclusivamente segundo leis da natureza que somente podemos pensar 

sob a ideia dos fins como princípio e [...] segundo a sua forma interna” (Kant, 

2008, p. 225).  

E, uma vez que “explicar é deduzir de um princípio” (Kant, 2008, p. 253), 

na perspectiva da teleologia esta vai apenas “indicar” a explicação possível 

desde o pressuposto da ideia de um todo; ou seja, “esta palavra aqui somente 

significa um princípio da faculdade de juízo reflexiva, não da determinante” (Kant, 

2008, p. 225). Por esse motivo, pondera Kant, a teleologia acrescenta ao uso 

razão outra causalidade além da mecânico-causal (Física) “com o objetivo de 

completar a insuficiência destas últimas” (Kant, 2008, p. 225). Na perspectiva 

orgânica, a explicação teleológica é, por isso, uma indicação. Diz Kant:  

 

Pode sempre acontecer que, por exemplo, num corpo animal 
muitas partes pudessem ser compreendidas como concreções 
segundo leis simplesmente mecânicas (como peles, ossos, 
cabelos). Porém a causa que aí arranjou a matéria adequada 
modifica-a, forma-a e coloca-a nos respectivos lugares, de tal 
maneira que tem de ser sempre ajuizada teologicamente, de tal 
modo que tudo nele tem que ser considerado como organizado 
e tudo também, por sua vez, é órgão dentro de uma certa relação 

com a mesma coisa. (Kant, 2008, p. 220) 
  

 Sem ser inconsistente, a explicação do corpo animal alcança um limite, a 

partir do qual assume a perspectiva do pensamento (reflexão) para indicar uma 

elucidação complementar, incapaz de ser alcançada como afirmação pelas leis 

mecânicas. E, nesse mesmo sentido, diz, “é absurdo para o ser humano [...] 

esperar que um Newton possa ainda ressurgir para explicar, nem que seja 

somente a geração de uma folha de erva, a partir de leis da natureza” (Kant, 

2008, p. 241) (grifo nosso). Assim, a expansão para a totalidade da natureza, em 

seu autêntico sentido, só é possível à faculdade de juízo reflexionante 

                                                           
99 No ensaio de 1788, Sobre o uso dos princípios teleológicos na filosofia, Kant já trazia a ideia 
de que para a Física não cabia explicar os seres organizados. Disse Kant: “porque o conceito de 
um ser organizado implica, por si só, que existe uma matéria na qual tudo se relaciona 
reciprocamente como meio e fim, e isso só pode ser pensado como um sistema de causas finais, 
pelo que a possibilidade do mesmo só deixa lugar a um tipo de explicação teleológica, mas de 
modo algum físico-mecânica, pelo menos para a razão humana. Assim, não se pode perguntar 
a física de onde provém originalmente toda organização em si? A resposta a essa pergunta, caso 
nos fosse possível, estaria obviamente além da ciência natural, a saber, na metafísica” (Kant, 
2021, p. 185) (trad. minha). 



96 
 

teleológica, a partir do conceito de finalidade/conformidade a fins, e não à 

faculdade determinante.   

Daí que, na distinção entre as duas ordens causais, sendo que “não pode 

“haver mais do que estas duas espécies de causalidade” (Kant, 2008, p. 215), a 

causalidade eficiente (nexus effectivus)100 designa a conexão das causas reais 

– causalidade mecânica –, enquanto que a causalidade final (nexus finalis)101 

designa a conexão das causas ideais – causalidade transcendental, elaborada 

pela faculdade de juízo reflexionante.  

Enquanto a primeira é constitutiva da experiência, pois só o entendimento 

fornece categorias (Kant, 2008, p. 27), a segunda é um princípio regulativo e 

remete às ideias da razão, visto “a razão nunca se reporta diretamente a um 

objeto” (Kant, B 643, p. 534). Desse modo, embora a a nexus effectivos seja 

indispensável para constituir e conhecer os objetos da natureza, ela não alcança 

a nexus finalis, pois esta é “uma outra espécie de investigação diferente daquela 

que é feita segundo leis mecânicas, com o objetivo de completar a insuficiência 

destas últimas” (Kant, 2008, p. 225).  

Em favor do sujeito cognoscente (sujeito transcendental), esta última 

causalidade é pensada com exclusividade para “os objetos do conhecimento 

empírico que são ainda determinados de muitos modos, fora daquela condição 

de tempo formal” (Kant, 2008, p. 27). 

  

4.3 O critério idealista como fio-condutor   

 

Toda a tematização de uma outra ordem causal que a mecânica, a 

identificação de fenômenos (objetos) da natureza como seres organizados e 

também do corpo humano como presente, num lugar próprio, no interior da trama 

da causalidade teleológica projetada sobre a natureza como um todo, é possível 

                                                           
100 Sobre a nexus effectivus disse Kant: “A ligação causal, na medida em que ela é simplesmente 

pensada mediante o entendimento, é uma conexão que constitui uma série (de causas e efeitos) 
que vai sempre no sentido descendente; e as próprias coisas que, enquanto efeitos, pressupõe 
as outras como causas, não podem reciprocamente e ao mesmo tempo ser causas daquela. A 
está ligação causal chamamos a das causas eficientes (nexus effectivus)” (Kant, 2008, p. 215). 
101 Com relação a nexus finalis afirmou Kant: “Porém também se pode, em sentido contrário, 

pensar uma ligação causal segundo um conceito da razão (de fins), ligação que, se a 
considerarmos como uma série, conteria tanto no sentido descendente, como no ascendente 
uma dependência, na qual a coisa, que uma vez foi assinalada como efeito, passa então, no 
sentido ascendente, a merecer o nome de uma causa daquela coisa que é o efeito dessa causa 
[...]. A tal conexão causal chamamos a das causas finais (nexus finalis)” (Kant, 2008, p. 215). 



97 
 

unicamente devido ao critério estabelecido por Kant no § 58 da CFJ, intitulado 

Do idealismo da conformidade a fins. É que os argumentos que legitimam as 

operações da perspectiva exclusivamente reflexionante da faculdade de julgar 

abrem caminho a partir da distinção entre duas abordagens ou considerações 

possíveis do conceito de finalidade/conformidade a fins na natureza: a do 

racionalismo e a do realismo.  

Na medida em que a perspectiva do racionalismo institui a abordagem do 

idealismo da conformidade a fins (Kant, 2008, p. 191), e a perspectiva do 

realismo, a do realismo da conformidade a fins, trata-se de justificar desde qual 

dos fundamentos, se somente a partir do conceito ou a partir da coisa (mesma), 

é legítimo o desenvolvimento e o emprego do conceito (reflexivo) de finalidade.  

Ao tomarmos a explicação kantiana desde um tipo de fluxograma, na 

separação/bifurcação dos caminhos, constata-se a impossibilidade de 

desenvolver pela perspectiva realista a noção de finalidade/conformidade a fins 

[Zweckmässigkeit] tal como deve ser abordada. Pois, a perspectiva realista tem 

a tendência de atrelar às próprias coisas o vínculo necessário do conceito de 

finalidade, no sentido de afirmar a existência de coisas existindo já como em si 

mesmas “teleológicas” e, em sendo assim, não seria possível a perspectiva 

transcendental da razão.102  

                                                           
102 Isso era verdadeiro e válido já para a reforma de método realizada por Kant a partir da 
“revolução copernicana” aplicada na filosofia. Vale recordar suas palavras: “Até hoje admitia-se 
que o nosso conhecimento se deveria regular pelos objetos; porém, todas as tentativas para 
descobrir a priori, mediante conceitos, malogravam-se com este pressuposto. Tentemos, pois, 
uma vez, experimentar se não se resolverão melhor as tarefas da metafísica, admitindo que os 
objetos se deveriam regular pelo nosso conhecimento, o que assim já concorda melhor com o 
que desejamos, a saber, a possibilidade de um conhecimento a priori desses objetos, que 
estabeleça algo sobre eles antes de nos serem dados. Trata-se aqui de uma semelhança com a 
ideia de Copérnico; não podendo prosseguir na explicação dos movimentos celestes enquanto 
admitia que toda a multidão de estrelas se movia em torno do espectador e deixar os astros 
imóveis. Ora, na metafísica, pode-se tentar o mesmo, no que diz respeito à intuição dos objetos. 
Se a intuição tivesse de se guiar pela natureza dos objetos, não vejo como deles se poderia 
conhecer algo a priori; se, pelo contrário, o objeto (enquanto objeto dos sentidos) se guiar pela 
natureza da nossa faculdade de intuição, posso perfeitamente representar essa possibilidade. 
Como, porém,  não posso deter-me nessas intuições, desde o momento em que devem tornar-
se conhecimento; como é preciso, pelo contrário, que as reporte, como representações, a 
qualquer coisa que seja seu objeto e que determino por meio delas, terei que admitir que ou os 
conceitos, com a ajuda dos quais opero esta determinação, se regulam também pelo objeto e 
incorro na mesma dificuldade acerca do modo pelo qual dele poderei saber algo a priori; ou então 
os objetos, ou que é o mesmo, a experiência pela qual nos são conhecidos (como objetos dados) 
regula-se por esses conceitos e assim vejo um modo mais simples de sair do embaraço. Com 
efeito, a própria experiência é uma forma de conhecimento que exige concurso do entendimento, 
cuja regra devo pressupor em mim antes de me serem dados os objetos, por consequência, a 
priori e essa regra é expressa em conceitos a priori, pelos quais têm de se regular 
necessariamente todos os objetos da experiência e com os quais devem concordar. No tocante 



98 
 

Assim, em prol da manutenção do fundamento da perspectiva 

transcendental, o início do caminho é o de saída da perspectiva forçadamente 

colada à dimensão empírica, descolando ou elevando-se dela para manter o 

debate desde o estatuto transcendental, isto é, conceitual da razão. Nesse 

sentido, como primeiro elemento bifurcado, a perspectiva transcendental de 

investigação desse conceito se coaduna com a abordagem do racionalismo: este 

lida com conceitos, ainda que aqui se tratam de conceitos de reflexão. Essa 

delimitação não é estranha, pois Kant explicitou logo na constituição do conceito 

de finalidade/conformidade a fins [Zweckmässigkeit] que seu início está 

assentado na faculdade de juízo reflexionante estética. Ou seja, a faculdade de 

juízo reflexionante estética é a que fornece, como conceito a priori, o conceito de 

finalidade, no caso, primeiramente como finalidade/conformidade a fins formal. 

Nesse sentido pondera Kant: 

 

O racionalismo do princípio do gosto é, contrariamente, ou do 
realismo da conformidade a fins ou do idealismo da mesma. Ora, 
visto que considerado em si um juízo de gosto não é nenhum 
juízo de conhecimento e a beleza não é nenhuma qualidade do 
objeto, assim o racionalismo do princípio do gosto jamais pode 
ser posto no fato de que nesse juízo a conformidade a fins seja 
pensada como objetiva, isto é, que o juízo tenha a ver 
teoricamente, por conseguinte também logicamente [...],com a 
perfeição do objeto, mas [tenha que ser posto inicialmente] só 
esteticamente no sujeito com a concordância de sua 
representação na faculdade da imaginação com os princípios 
essenciais da faculdade do juízo em geral. Consequentemente, 
e mesmo de acordo com o princípio do racionalismo, o juízo de 
gosto e a diferença entre seu realismo e idealismo somente 
podem ser postos no fato de que, ou, no primeiro caso aquela 
conformidade a fins subjetiva seja admitida com fim efetivo 
(intencional) da natureza (ou da arte) para concordar com  nossa 
faculdade do juízo, ou, no segundo caso, somente com uma 
concordância final e sem fim – que se sobressai espontânea e 
acidentalmente – com a necessidade da faculdade do juízo, 
relativamente à natureza e às suas formas produzidas segundo 
leis particulares. (Kant, 2008, p. 191-192) 

 

 Na precedência do critério formal (finalidade/conformidade a fins formal), 

                                                           
aos objetos, na medida em que são simplesmente pensados pela razão – e necessariamente – 
mas sem poderem (pelo menos tais como a razão os pensa) ser dados na experiência, todas as 
tentativas para os pensar (pois têm que poder ser pensados) serão, consequentemente, uma 
magnifica pedra de toque daquilo que consideramos ser a mudança de método na maneira de 
pensar, a saber, que só conhecemos a priori das coisas o que nós mesmos nelas pomos”( Kant, 
CRP, 1989, B XVI- B XVIII, pp.19-21). 



99 
 

relativamente ao critério material, esclarece-se o sentido de iniciar a investigação 

do conceito de finalidade/conformidade a fins na perspectiva racionalista-

idealista. Isso baseado em que, do ponto de vista formal, a faculdade de juízo 

estética, ou seja, baseada em um fundamento ideal (idealista transcendental) – 

a saber, as condições do sujeito103 – prepara o terreno da adequada abordagem 

do conceito de finalidade do ponto de vista material. Assim, como uma 

perspectiva metódica prévia, a faculdade reflexionante estética prepara o 

conteúdo para a faculdade reflexiva teleológica. 

Kant explicitou na Estética transcendental da CRP a vinculação 

necessária entre o ideal e o real na relação entre as formas puras 

espaciotemporais, considerando-as necessariamente um par: idealidade 

transcendental e realidade empírica. No sentido de que a idealidade 

transcendental funda as condições sensíveis no sujeito (condições subjetivas), 

a realidade empírica se mostra, a fim de o sujeito ser afetado e perceber os 

objetos, necessariamente complementar à idealidade: se a matéria (fenômeno) 

não aparecer segundo as condições espaciotemporais do sujeito, não haverá 

conteúdo de conhecimento.  

Assim, como critérios inter-relacionados e interdependentes104, a questão 

do início da tematização do conceito pela perspectiva idealista afirma-se como a 

mais viável e coerente. Ao permitir a distinção entre os domínios formal e 

material, a perspectiva da faculdade de juízo reflexionte atenta para o interesse 

da perspectiva exclusivamente formal, desenvolvido pela faculdade de juízo 

reflexionante estética, e pela perspectiva material da faculdade de juízo 

reflexionante teleológica. Perpassa nisso a fundamentação transcendental 

vinculada ao idealismo e ao domínio do conceitual, sem o qual não pode haver 

                                                           
103 Essa ideia fica clara na passagem em que Kant pondera: “Em um tal ajuizamento [da 
faculdade de juízo reflexionante] não se trata de saber o que a natureza é, ou tampouco o que 
ela é como fim para nós, mas [de saber] como a acolhemos” (Kant, 2008, p. 194). 
104 O que foi explicitado pela doutrina da sensibilidade na Estética Transcendental se mostra 
decisivo para a perspectiva denominada por Kant de Idealismo transcendental, a qual reza: “Na 
Estética Transcendental demostrámos suficientemente que tudo o que se intui no espaço ou no 
tempo e, por conseguinte, todos os objectos de uma experiência possível para nós, são apenas 
fenómenos, isto é, meras representações que, tal como as representamos enquanto seres 
externos ou séries de mudanças, não têm fora dos nossos pensamentos existência 
fundamentada em si. A esta doutrina chamo eu idealismo transcendental. O realista, em sentido 
transcendental, converte essas modificações da nossa sensibilidade em coisas subsistentes por 
si mesmas e, por conseguinte, faz simples representações coisas em si” (Kant, 1989, B 519, p. 
437). 



100 
 

o projeto de abordar a natureza desde a perspectiva não-determinante. 

Como pondera Kant, a faculdade de juízo teleológica (Segunda Parte da 

Crítica da faculdade de juízo) tem início após a elucidação da atividade exercida 

pela faculdade de juízo estética (Primeira Parte da Crítica da faculdade de juízo), 

estruturação seguida pelo próprio texto nas duas partes da CFJ. Num primeiro 

momento, observa Marques, o fato de a faculdade de juízo estética ter primazia 

sobre a faculdade de juízo teleológica parece problemático, “sobretudo se 

pensarmos que, na opinião do próprio Kant, a parte relativa ao juízo estético era 

a essencial” (Marques, 1987, p. 34), como ele afirma no § VIII da CFJ:  

 

Numa crítica da faculdade do juízo a parte que contém a 
faculdade do juízo estética é aquela que lhe é essencial, porque 
apenas esta contém um princípio que a faculdade do juízo 
coloca como princípio inteiramente a priori na sua reflexão sobre 
a natureza segundo as suas leis particulares (empíricas) para a 
nossa faculdade de conhecimento, conformidade sem a qual o 
entendimento não se orientaria naquelas. (Kant, 2008, p. 37) 

 

 A ênfase sobre a faculdade de juízo estético justificada isto: reside pela 

primeira vez nessa faculdade um princípio a priori, o “princípio de uma finalidade 

formal”, uma vez que “o conceito de finalidade pressuposto no juízo teleológico 

é designado por Kant como objectivo, material e ainda real” (Marques, 1987, p. 

40). É a faculdade de julgar reflexionante estética a que coloca, absolutamente 

a priori, no fundamento da sua reflexão sobre a natureza, uma finalidade formal 

da natureza. Aqui ela é desprovida de qualquer objetivo determinante, 

justificando-se por buscar apenas refletir sobre a representação por ela 

produzida a partir dos objetos (fenômenos).105 E, enquanto não visa 

determinação, o sujeito (as condições estritamente subjetivas) e seu respectivo 

sentimento (de prazer ou desprazer) é que marcam o caráter formal dessa 

atividade da faculdade de julgar, isto é, a reflexão. 

 A finalidade formal da natureza, pensada no conceito de 

finalidade/conformidade a fins [Zweckmässigkeit], confirma-se como uma 

                                                           
105 Diz Kant: “O juízo de gosto não é, pois, nenhum juízo de conhecimento, por conseguinte não 
é lógico e sim estético, pelo qual se entende aquilo cujo fundamento de determinação não pode 
ser senão subjetivo. Toda referência das representações, mesmo a das sensações, pode, porém, 
ser objetiva (e ela significa então o real de uma representação empírica); somente não pode sê-
lo a referência ao sentimento de prazer e desprazer, pelo qual não é designado absolutamente 
nada no objeto, mas no qual o sujeito sente-se a si próprio do como como ele é afetado pela 
sensação” (Kant, 2008, p. 48).  



101 
 

representação por primeiro subjetiva106; só posteriormente, após essa fase 

meramente formal, adquire a representação do conceito de finalidade uma 

perspectiva objetiva, isto é, ao ser aplicada à natureza como fornecedora de 

certos conteúdos fenomênicos (a diversidade de leis empíricas particulares).107 

No § VIII da Introdução da CFJ afirma Kant: 

 

Num objeto dado numa experiência a conformidade a fins pode 
ser representada, quer a partir de um princípio simplesmente 
subjetivo, como concordância da sua forma com as faculdades 
de conhecimento na apreensão (apprehensio) do mesmo, antes 
de qualquer conceito, para unir a intuição com conceitos a favor 
de um conhecimento em geral, quer a partir de um princípio 
objetivo, enquanto concordância da sua forma com a 
possibilidade da própria coisa, segundo um conceito deste que 
antecede e contém o fundamento desta forma [...]. Ainda que o 
nosso conceito de uma conformidade a fins subjetiva da 
natureza, nas suas formas segundo leis empíricas, não seja de 
modo nenhum um conceito do objeto, mas sim somente um 
princípio da faculdade de juízo para arranjarmos conceitos 
nessa multiplicidade desmedida (para nos podermos nos 
orientar nela), nós atribuímos todavia à natureza como que uma 
consideração das nossas faculdades de conhecimento segundo 
a analogia a um fim; e assim nos é possível considerar a beleza 
da natureza como apresentação do conceito da conformidade a 
fins formal (simplesmente subjetiva) e os fins da natureza como 
apresentação do conceito da conformidade a fins real (objetiva). 
Uma delas nos ajuizamos mediante o gosto (esteticamente, 
mediante o sentimento de prazer) e a outro mediante o 
entendimento e a razão (logicamente, segundo conceitos) (CFJ, 
2008, p. 36-37) (grifo nosso) 

 

 E a divisão da faculdade de julgar reflexionante em faculdade de juízo 

estética e faculdade de juízo teleológica arremata essa elucidação. Diz Kant:   

 

                                                           
106 Mediante essa característica principal de “finalidade formal” é que pode ser tematizado o 
sentimento de prazer (de reflexão) da forma do objeto. Diz Kant: “Um tal juízo é um juízo estético 
sobre a conformidade a fins do objeto, que não se fundamenta em qualquer conceito existente 
de ajuizar objeto e nenhum conceito por ele é criado. No caso de ajuizar a forma do objeto (não 
o material da sua representação, como sensação) na simples reflexão sobre a mesma (sem ter 
a intenção de obter um conceito dele), como o fundamento de um prazer na representação de 
um tal objeto, então nessa mesma representação este prazer é julgado como estando 
necessariamente ligado à representação, por consequência, não simplesmente para o sujeito 
que apreende esta forma, mas para todo aquele que julga em geral. O objeto chama-se então 
belo e a faculdade de julgar mediante um tal prazer (por conseguinte também universalmente 
válido) chama-se gosto” ( Kant, 2008, p. 34). 
107 Por isso é possível falar, diz Marques, de “uma conformidade a fins, tanto de um ponto de 
vista estético, como de um ponto de vista teleológico, ou noutros termos, de uma conformidade 
a fins subjectiva e de uma conformidade a fins objectiva” (Marques, 2017, p. 13-14).  



102 
 

É sobre isso que se funda a divisão da crítica da faculdade do 
juízo em faculdade de juízo estética e teleológica: enquanto que 
pela primeira entendemos a faculdade de ajuizar a conformidade 
a fins formal (também chamada subjetiva) mediante o 
sentimento de prazer ou desprazer, pela segunda entendemos 
a faculdade de ajuizar a conformidade a fins real (objetiva) da 
natureza mediante o entendimento e a razão (Kant, 2008, p. 37).   
 

Essa separação, entretanto, não tem o sentido de retroagir à vinculação 

da dimensão “real” (objetiva) da natureza com a perspectiva do realismo da 

conformidade a fins, pois, como vimos, ela é afirmada como possível enquanto 

assentada, por primeiro, por um pressuposto idealista ou, se se quiser, num 

caminho de mão-única, idealista-realista.  

Daí que em relação à discriminação entre um Idealismo da conformidade 

a fins e do Realismo da conformidade a fins, o caráter transcendental só pode 

permanecer vigente desde que seja afirmada a primazia da perspectiva do 

Idealismo da conformidade a fins. Ao separar a finalidade formal, pertencente à 

faculdade de juízo reflexionante estético, e a finalidade material, à faculdade de 

juízo reflexionante teleológico, a primeira é designada como voltada às 

representações que trazem consigo a noção de finalidade livre (finalidade 

formal), enquanto a segunda, às representações que trazem consigo uma 

finalidade material, isto é, permitem projetar um “fim”, mas apenas pensado. Sem 

tal pressuposição não seria possível encontrar na natureza certos objetos 

configurados como “finais”, isto é, alcançados pelo conceito de finalidade.  

Assim, para admitir outra atividade do pensamento, a atividade reflexiva, 

e suprimir a ociosidade de certas faculdades do sujeito – para o caso de não 

estarem envolvidas nem na determinação do conhecimento teórico (razão 

teórica) nem na determinação do conhecimento prática (razão prática) – o 

programa filosófico de Kant inclui essa estrutura transcendental que condiciona 

o sujeito a refletir sobre a natureza a partir de outra ordem causal, diferente da 

mecânico-causal, isto é, “fora da ordem de tempo formal” que caracteriza o 

conhecimento determinado (faculdade de juízo determinante). 

Não apenas essa estrutura transcendental desenvolvida por Kant no 

contexto da CFJ, mas mesmo a terminologia ali criada, inspirou levar adiante o 

conceito de finalidade a partir da sua nuance de interpretação mais destacada, 

a figura do “como se” [als ob]. Vejamos a seguir, para conclusão da investigação, 



103 
 

de que modo a pressuposição do argumento segundo a analogia, no conceito do 

“como se”, corrobora o elucidado sobre a primazia do pressuposto idealista na 

abordagem do conceito de finalidade.  

 

 

4.4 Figura do “como se” e da analogia: a contigencialidade do fenômeno  

 

 Ao desenvolver a função das ideias, conceitos puros da Razão, na 

Dialética transcendental, no terreno dos objetos empíricos para a sistematização 

desse conhecimento empírico, Kant mencionou a função descobridora 

(heurística) das ideias enquanto apenas abordagem regulativa. Numa 

abordagem mais atual, Hans Vaihinger apresentou em A Filosofia do como se 

(Die Philosophie des Als Ob, 1911) a caracterização das ideias da razão na 

perspectiva da analogia108 e da figura do “como se” [als ob] como perpassando 

o pensamento kantiano em favor do elemento sistematizador da razão.   

Em favor do caráter heurístico destaca-se, como principal característica, 

a da contingência [zufällig] dos fenômenos encarados na perspectiva das ideias 

da razão.109 No mesmo sentido é componente da perspectiva reflexionante na 

CFJ a marca característica da contingência dos fenômenos da natureza 

investigados através do conceito de finalidade/conformidade a fins. Isto é, na 

perspectiva reflexionante, o entendimento reconhece “esta concordância da 

natureza com a nossa faculdade de conhecimento [...] objetivamente como 

contingente, sendo que [no fundo] é simplesmente a faculdade do juízo que a 

atribui à natureza como conformidade a fins” (Kant, 2008, p. 29).  

O caráter heurístico do conceito de finalidade reside em que, observa 

                                                           
108 Sobre o conceito de analogia, pondera António Marques, há que ser visto como uma chave 

na elucidação kantiana. E complementa: o conceito de analogia “designa uma modalidade de 
raciocínio de importância decisiva no âmbito da questão da teleologia e que está na base da 
solução coerente de vários problemas próprios da segunda parte da Crítica da faculdade de 
julgar”. E acrescenta: “é importante perceber que o pensamento analógico é muito utilizado por 
Kant na aproximação e insuficiência recíproca de domínios heterogêneos; essa é a sua função 
metafísica, a qual decorre do problema maior deixado em abertos pela primeira Crítica, a saber, 
a existência de dois campos heterógenos e hemisféricos entre si, o teórico e o prático” ( Marques, 
1987, p. 123). 
109 Sobre o caráter contingente, diz Kant: “Essa contingência encontra-se muito naturalmente no 
particular, o qual é trazido pela faculdade do juízo sob o universal dos conceitos do entendimento. 
Pois o particular não é determinado através do universal do nosso entendimento (humano), e é 
contingente a variedade de formas sob as quais coisas diferentes podem ser percebidas, as 
quais todavia são reunidas sob um traço comum” (Kant, 2008, p. 247).  



104 
 

Vaihinger, a faculdade de juízo teleológico, deste modo, “acrescenta em 

pensamentos” (Vaihinger, 2011, p. 556) a projeção da causalidade final: é 

apenas “um modo fictício de representação como se assim sucedesse; é assim 

‘considerado, ‘pressuposto’, ‘representado’” (Vaihinger, 2011, p. 556). Ou seja, 

trata-se de um ponto de vista ‘reflexivo’, “ele não é ‘determinante’”, a respeito da 

natureza. Esse “conceito [da natureza], [é] completamente contingente no que 

lhe diz respeito” (Vaihinger, 2011, p. 556), 

Isto é, como uma ideia, o conceito de finalidade é um princípio regulador, 

e os princípios reguladores têm de ser admitidos como “ideias [que] são [...] 

ficções heurísticas úteis” (Vaihinger, 2011, p. 555 - 556): “tal ideia ou ficção” na 

“ideia da conformidade a fins”, sendo “a principal concepção de toda a Crítica da 

faculdade do juízo” (Vaihinger, 2011, p.  556), remete à consideração do vínculo 

também do corpo humano, como totalidade orgânica, para a noção de corpos 

em geral. Segundo Vaihinger, enquanto “uma pressuposição fictícia” (Vaihinger, 

2011, p. 157), o sujeito que a pressupõe necessita admiti-la para conceber o 

fundamento de uma natureza pensada a partir da causalidade segundo fins.110  

No § IV da Introdução da CFJ Kant apontou essa dimensão esclarecedora 

do caráter do “como se” da ideia de unidade subjacente à multiplicidade. Disse:   

 

[...] as leis empíricas particulares [...] devem ser consideradas 
segundo uma tal unidade, como se igualmente um 
entendimento (ainda que não o nosso) as tivesse dado [...]. Não 
como se deste modo tivéssemos que admitir efetivamente um 
tal entendimento (pois é somente à faculdade de juízo reflexiva 
que esta ideia serve de princípio, mas para refletir, não para 
determinar); pelo contrário, desse modo, esta faculdade dá 
uma lei somente a si mesma e não à natureza (Kant, 2008, p. 
24). [grifos nossos] 

 

Assim, para a possibilidade de encontrar certos produtos da natureza, a 

diversidade de leis empíricas, admite-se previamente a unidade subjacente à 

diversidade. Nesse caso, em tal ajuizamento é “como se [essa conceito de 

unidade] fosse preparado intencionalmente para nosso uso” (Kant, 2008, p. 206) 

                                                           
110 Do mesmo modo, Kant emprega o como se na Crítica do juízo estético na qual “a aplicação 

da ideia da conformidade a fins é inteiramente um modo fictício de representação” (Vaihinger, 
2011, p. 157) para tratar “O ideal da beleza” (§ 17), ele aplica na sequência, esse mesmo conceito 
na Crítica do juízo teleológico ao afirmar que “formas belas” na natureza causam a impressão 
“como se afinal estivessem dispostas para a nossa faculdade do juízo”, para “fortalecer e entreter 
as forças do ânimo” (CFJ, 2008, p. 203).  



105 
 

reflexionante, “como se em sua produção uma vontade inteligente tivesse 

operado intencionalmente”, ou seja, “como se ele se encontrasse na natureza 

(não em nós)” (Kant, 2005a, p. 204)111. De outro modo não é possível encontrar 

a unidade subjacente a tal diversidade de leis. Por isso o conceito de finalidade, 

enquanto princípio regulador, é o “conceito transcendental de uma conformidade 

a fins da natureza [e] não é nem um conceito de natureza, nem de liberdade [...], 

mas, [...] um princípio subjetivo (uma máxima) da faculdade do juízo” (Kant, 

2008, p. 28).  

O entendimento finito humano “necessita de imagens” (CRP, 1989, B 

351). Mediante a estratégia do como se [als ob], é trazido à frente o recurso da 

ideia de unidade como uma ficção útil: como se um entendimento (Intellectus 

archetypus), anterior ao entendimento humano (um Intellectus ectypus), as 

tivesse dado. Na precaução de considerar que isso é apenas “a observação do 

juízo reflexivo ‘segundo a analogia’ com uma causalidade consciente” 

(Vaihinger, 2011, p. 561), a causalidade final é compreendida como “somente 

possível através da razão” (Kant, 2008, p. 212), constituindo, nesse sentido, a 

faculdade de juízo reflexionante em um aspecto da razão pura. 

Assim, ao tratar a conformidade a fins ideal da natureza, considera-se que 

esse “ideal é aqui simplesmente equivalente a fictício” (Vaihinger, 2011, p. 556- 

557), na medida em que ideia e ‘princípio regulador’ “aparecem com frequência” 

vinculados como conceitos equivalentes. No parágrafo 10 da CFJ, Kant afirmou:  

 

[...] sua possibilidade [a de certos produtos da natureza] somente 
pode ser explicada ou concebida por nós na medida em que 
admitimos como fundamento dela uma causalidade segundo 
fins, isto é, uma vontade, que a tivesse ordenado desse modo 
segundo a representação de uma certa regra. (Kant, 2008, p. 
65). 
 

Trata-se de um exercício de compreensão subjetivo, sem querer “‘explicá-

lo’ também teórica e objetivamente; [antes] trata-se de um ‘princípio regulador’” 

(Vaihinger, 2011, p. 561)”; é isso que se explica ainda como “mais uma vez ‘o 

conceito de uma coisa, como fim natural em si’, ‘segundo uma analogia remota 

                                                           
111 Por isso, o caráter de utilidade subjetiva em “pressupor um tal Intellectus archetypus” tem de 

ser visto “somente [como] uma ideia, para mostrar que o nosso entendimento humano precisa 
apenas ‘casualmente’ do modo de representação do fim” (Vaihinger, 2011, p. 563).  



106 
 

com a nossa causalidade segundo fins’” (Vaihinger, 2011, p. 561).  

Aqui o pensamento “segundo uma ‘analogia’”, pondera Vaihinger, “é só 

uma ‘máxima útil’ e temos de ‘representar’ isso de forma tal (Vaihinger, 2011, p. 

562)”, e não “um princípio constitutivo da faculdade do juízo determinante, mas 

apenas um princípio regulador do juízo reflexivo”, motivo pelo qual “não se deve 

tomar aquele conceito [de finalidade] por ‘dogmático’”(Vaihinger, 2011, p. 561- 

562). Nessa direção o conceito de finalidade, afirma Kant, enquanto um princípio 

regulador, se revela “para o nosso juízo humano tão necessário como se fosse 

um princípio objetivo” (CFJ, 2008, p. 246): tal princípio “não pertence em absoluto 

à Física [...], [aqui] falamos, então, na teleologia da natureza, como se a 

conformidade a fins nela fosse intencional” (Kant, 2008, p. 225). 

Trata-se, portanto, de uma “especificidade do entendimento humano” 

(Vaihinger, 2011, p. 563), mencionada já por Kant no § 77 (CFJ): se deve à 

constituição “acidental”, contingente, de nosso entendimento em relação a esse 

tipo de objetos investigados. Na consideração “certa contingência da 

constituição [...] do nosso entendimento” (Kant, B 346, 1989), pontua Kant ainda 

na CRP (1781-7), “podemos pensar também um entendimento que [...] não é 

como o nosso discursivo, mas sim [um entendimento] intuitivo” (Kant, 1989, B 

349). Esse entendimento poderia “representar como necessário [...] que [a 

causalidade teleológica] é pensável por nosso entendimento somente pelo meio 

da ligação dos fins” (Kant, B 348, 1989).  

No contraste entre as ordens teleológica e mecânico-causal, as funções 

atribuídas à natureza, como também as atribuídas à noção de corpo “humano”, 

um entre os demais corpos em geral, não só não devem ser excluídas, mas antes 

devem ser refletidas do ponto de vista orgânico desde a concepção teleológica 

da natureza, sendo o componente contingente de alguns dos fenômenos um 

motivo a mais para encontrar seu lugar no conjunto sistemático da natureza. 

Desde o pressuposto do idealismo da conformidade a fins essa 

abordagem é legítima e assegura o adequado uso dos conceitos, e também a 

autonomia de procurar uma lei para si mesma (Juízo) visando refletir sobre tais 

objetos. O critério de idealidade, que perpassa o projeto da razão transcendental 

kantiano, permite desenvolver esse pensamento e justifica que nos sirvamos “de 

um mero princípio heurístico” (Vaihinger, 2011, p. 563), pois estamos no domínio 

que trata “só de ‘uma constituição do entendimento humano’, ou seja, de algo 



107 
 

‘subjetivo’ (Vaihinger, 2011, p. 563). Essa exigência para o uso da faculdade de 

juízo reflexiva teleológica se mostra assim, acentua Vaihinger, “uma nova ficção 

peculiar” (Vaihinger, 2011, p. 563) para usarmos “a despeito de tal consciência, 

o conceito de conformidade a fins”. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



108 
 

CONSIDERAÇÕES FINAIS 

 

 A tematização do corpo humano não se reduz à aplicação da causalidade 

mecânica, visto ele, enquanto objeto natural, também manter características 

orgânicas e sistemáticas e não poder ser esgotado pelo enquadramento só 

mecânico (causalidade externa) da natureza, mas demandar um tratamento 

finalístico (causalidade interna) constitutivo da subjetividade por sua origem 

comum à natureza.   

 Graças à descoberta da faculdade de julgar reflexionante, Kant apresenta 

um novo modo de investigação e sistematização da natureza, a partir de um 

sistema empírico da natureza. Diante da multiplicidade e heterogeneidade dos 

objetos da natureza, alguns ficam indeterminados pelas leis do entendimento 

dadas a priori. Para esse particular empírico, existem leis também empíricas, 

exclusivas da faculdade de juízo reflexionante, a saber, o princípio de 

conformidade a fins ou finalidade. O princípio de finalidade é um princípio 

transcendental da faculdade de juízo reflexionante, considerado um princípio 

subjetivo e, portanto, meramente reflexivo, cuja função é tornar possível a 

investigação da natureza na sua conexão com as leis empíricas.  

 A finalidade da natureza é uma projeção, isto é, uma suposição do sujeito 

transcendental, que por analogia é como se a natureza tivesse uma organização 

própria em concordância com as faculdades de conhecimento, tornando possível 

formular um sistema da ciência empírica da natureza. A finalidade é proposta em 

analogia à faculdade da razão, que é definida como a faculdade dos fins.  

 Nesse sentido, Kant distingue duas ordens causais: a das causas 

eficientes (nexus effectivus) e a das finais (nexus finalis). A primeira diz respeito 

a relação de causa e efeito. Ao passo que a segunda, é entendida como a 

relação de meios e fins. Na ordem causal final ou finalística, o todo e as partes 

são vistos numa relação recíproca de meios e fins, possibilitando pensar o 

particular da natureza também nessa relação finalística.  

 Assim, a noção do conceito do corpo humano, considerado como objeto 

do ponto de da ciência possível, na medida em que a ele é aplicado as leis da 

causalidade eficiente, não pode ser considerado somente desta perspectiva 

mecânica, uma vez que, enquanto objeto natural possui as características 

necessárias para ser enquadrado como um ser orgânico. Vimos que Jacinto 



109 
 

Rivera de Rosales afirma que o corpo humano é a ponte que guarda a síntese 

do objetivo e do subjetivo, e por essa razão, o corpo humano tem primazia em 

relação ao corpo meramente mecânico e merece um lugar na Crítica do juízo, 

pois a ciência moderna, na medida em que, abstraiu a subjetividade, não tem a 

última palavra ontológica - voltada ao sujeito cognitivo - para tratar da realidade.  

 O espaço de articulação entre o objetivo e o subjetivo — isto é, a zona de 

transição em que se tencionam os campos da objetividade e da subjetividade do 

sujeito — adquire especial relevância quando considerado à luz da noção de 

corpo humano delineada por Rosales. Nesse ponto, torna-se possível identificar 

um âmbito de reflexão no qual se destaca a importância da constituição orgânica 

do corpo, valorizando-o não apenas como um objeto sujeito a leis mecânicas, 

mas como um organismo vivo dotado de uma forma interna e de uma unidade 

funcional. Pensar o corpo humano enquanto organismo implica compreendê-lo 

simultaneamente em sua organicidade e em sua dimensão subjetiva, de modo 

que o modelo mecanicista, embora imprescindível para a explicação causal da 

natureza, não esgota todas as vias de acesso ao real. Para além da 

determinação mecânico-causal, permanece a relação subjetiva, isto é, a 

perspectiva reflexionante que se orienta segundo um princípio finalístico. Nesse 

horizonte, a subjetividade — identificada com o corpo humano enquanto corpo 

“organizado” e “fim natural” — constitui um elemento intrinsecamente teleológico, 

cuja inteligibilidade só se torna possível mediante o juízo reflexionante. 

 Excluir, portanto, a dimensão orgânica do corpo humano, suprimindo seu 

caráter finalístico-sistemático e reduzindo o vivo ao mero encadeamento de 

causas mecânicas, significa desconsiderar a própria insuficiência do 

mecanicismo para dar conta da especificidade do fenômeno vital. Tal redução 

não apenas compromete a compreensão crítica do organismo, mas também 

obscurece os germes que, no interior da filosofia kantiana, apontam para o 

advento da Biologia como ciência autônoma. Ao abdicar da perspectiva 

teleológica, perde-se o sentido mesmo de uma organização que ultrapassa a 

causalidade externa e que constitui, no organismo, uma causalidade interna 

capaz de oferecer ao pensamento um modelo distinto para compreender a vida 

e o corpo humano em sua singularidade. 

Ademais, a expressão “corporalidade do sujeito” como elemento aferidor 

no contexto da conformidade a fins, tal como interpretada a partir de Jacinto 



110 
 

Rivera de Rosales, remete a uma ideia central: o corpo humano não é apenas 

um objeto natural entre outros, mas a condição a partir da qual o sujeito pode 

introduzir, avaliar e interpretar a finalidade na natureza. Em outras palavras, a 

corporalidade funciona como critério (ou elemento aferidor) que torna possível a 

experiência teleológica.  

A corporalidade opera, assim, como elemento aferidor, pois fornece ao 

sujeito o modelo originário de unidade teleológica que permite comparar e julgar 

a natureza segundo a ideia de fim natural. Nesse sentido, o juízo teleológico não 

nasce de uma razão abstrata, mas de uma razão encarnada, cuja experiência 

de si mesma como corpo organizado funciona como condição transcendental-

reflexiva da possibilidade de pensar a finalidade na natureza. Desconsiderar 

essa dimensão orgânica do sujeito implicaria reduzir o fenômeno vital à 

causalidade mecânica, obscurecendo o papel que a corporalidade desempenha 

na constituição do próprio horizonte teleológico que, em Kant, anuncia as bases 

conceituais para a emergência da Biologia moderna. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



111 
 

REFERÊNCIAS BIBLIOGRÁFICAS 

 

BIBLIOGRAFIA PRIMÁRIA 

 

KANT, Immanuel. Akademie-Ausgabe. Berlin: Walter de Gruyter, 1968. 
 
KANT, Immanuel. Primeira introdução à crítica do juízo. Crítica da razão pura e 
outros textos filosóficos. Trad. Rubens Rodrigues Torres Filho. Coleção Os 
Pensadores. São Paulo: Abril Cultural, 1974. 
 
KANT, Immanuel. Prolegómenos a toda a metafísica futura. Trad. Artur Morão: 
Lisboa: Edições 70, 1988. 
 
KANT, Immanuel. Princípios metafísicos da ciência da natureza. Trad. Artur 
Morão. Lisboa: Edições 70, 1990. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. Manuela P. dos Santos e 
Alexandre F. Morujão. Lisboa: Fundação Calouste Gulbenkian, 1994. 
 
KANT, Immanuel. Duas introduções à Crítica do Juízo. Trad. Ricardo Terra e 
Rubens Rodrigues Torres Filho. São Paulo: Iluminuras, 1995. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da razão prática. Trad. Valerio Rohden. São Paulo: 
Martins Fontes, 2003. 
 
KANT, Immanuel. Sobre el uso de princípios teleológicos em la filosofía. Trad. 
Nuria S. Madrid. Logos. Anales del Seminario de Metafísica, vol. 37, 2004, p. 7-
31. 
 
KANT, Immanuel. Correspondencia. Trad. Mercedes Torrevejano. España: 
Institución Fernando el Católlico, 2005. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da faculdade do juízo. Trad. Valerio Rohden e António 
Marques. 2ª Ed. Rio de Janeiro:  Forense Universitária, 2008. 
 
KANT, Immanuel. Crítica de la razón pura. Trad. Mario Caimi. México: Fondo 
de Cultura Económica, 2009. 
 
KANT, Immanuel. Crítica da razão pura. Trad. Fernando Costa Mattos. São 
Paulo: Ed. Vozes, 2013.  
 
KANT, Immanuel. Primeiros princípios metafísicos da ciência da natureza. 
Trad. Artur Morão.  
Lisboa: Edições 70, 2019.  
 
KANT, Immanuel. La cuestión de las razas, seguido de “Algo que añadir sobre 
las razas humanas”. Trad. Natalia A. Lerussi e Manuel Sánchez-Rodríguez. 
Madrid: Abada Editores, 2021.  



112 
 

 
KANT, Immanuel. Trabajo preliminar de “Acerca del uso de princípios 
teleológicos en Filosofía”. In: KANT, Immanuel. Antología. Trad. Roberto A. 
Aramayo. Barcelona: Ed. Península, pp. 173-174. 
 
 
BIBLIOGRAFIA SECUNDÁRIA 

 
BEISER, Frederick C. The Fate of Reason. German Philosophy from Kant to 
Fichte. Cambridge/London: Harvard University Press, 1987. 
 
FREZZATTI Jr., Wilson Antonio. Zweckmässigkeit (Conformidade a fins) e 
mecanismo nos processos vitais: o antagonismo entre Kant e Roux. In: 
FERRER, D; UTTEICH, L. C. (coord.). A Filosofia transcendental e a sua 
Crítica. Coimbra: Imprensa da Universidade de Coimbra, 2015, pp. 43-82. 
 
GONZÁLEZ, Rafael Corazón. Kant y la ilustración. Madrid: Ed. Rialp, 2004. 

 
HAMM, Christian Viktor. Os Prefácios (KrV A e B). In: KLEIN, Joel T. (org). 
Comentários às obras de Kant: Crítica da razão pura. Florianópolis: 
Nefiponline, 2012, pp.11-40. 
 
HÖFFE, Otfried. KANT. Crítica da razão pura. Os fundamentos da filosofia 
moderna. Trad. Roberto H. Pich. São Paulo: Loyola, 2013. 
 
HÖFFE, O. Immanuel Kant. Trad. Barcelona: Editora Herder, 1986. 
 
KAUARK-LEITE, Patrícia. Sobre a pluralidade de naturezas: Kant em diálogo 
com Forster. In: CUNHA, Bruno [et al.]. Kant em Diálogo. Londrina: Engenho 
das Letras, 2024, pp. 41-56. 

 
KAUARK-LEITE, Patrícia. A propósito das distinções kantianas entre Física e 
Biologia. In: MARQUES, U. R. de A. (org.). Kant e a Biologia. São Paulo: 
Editora Barcarolla, 2012, pp. 109 -125. 

 
LERUSSI, Natalia A.. Kant y la cuestión de las razas. In: KANT, Immanuel. La 
cuestión de las razas, seguido de Georg Forster, “Algo que añadir sobre las 
razas humanas”. Trad. Natalia A. Lerussi e Manuel Sánchez-Rodríguez. 
Madrid: Abada Editores, 2021, pp. 7-87. 
 
LUFT, Eduardo. Natureza e Coerência. In: CIRNE-LIMA, C.; ROHDEN, L. 
Dialética e auto-organização. São Leopoldo: Ed. Unisinos, 2003, pp. 197-229. 
 
MADRID, Nuria Sánchez. Una técnica sin artesano: la teleología dentro de los 
límites de la mera razón. In: KANT, Immanuel. Sobre el uso de los principios 
teleológicos en la filosofía. Trad. Nuria S. Madrid. Logos. Anales del Seminario 
de Metafísica, vol. 37, 2004, pp. 32-47.  
 
MADRID, Nuria Sánchez. Kant y la expulsión del demiurgo. Estatuto y alcance 



113 
 

de la Antropología desde un punto de vista fisiológico. Daimon, n.42, 2007, pp. 
157-174. 
 
MADRID, Nuria Sánchez. Contingencia y trascendentalidad. La Primera 
Introducción de la Crítica del Juicio y la catábasis reflexiva de la Lógica 
trascendental. In: KANT, Immanuel. Primera Introducción de la Crítica del 
Juicio. Trad. Nuria S. Madrid. Madrid: Escolar y Mayo, 2017, pp. 9-90. 
 
MARECHAL, Joseph. El punto de partida de la Metafísica. El conflicto entre el 
racionalismo y el empirismo en la filosofía moderna anterior a Kant. Trad. 
Salvador Caballero. Madrid: Gredos. Vol. II, 1958.  
 
MARECHAL, Joseph. El punto de partida de la Metafísica. La Crítica de Kant. 
Trad. Francisco Hernanz Mínguez. Madrid: Gredos. Vol. III, 1958. 
 
MARECHAL, Joseph. El punto de partida de la Metafísica. El sistema idealista 
en Kant y en los postkantianos. Trad. Salvador Caballero. Madrid: Gredos. Vol. 
IV, 1959.  
 
MARECHAL, Joseph. El punto de partida de la Metafísica. El tomismo ante la 
filosofía crítica. Trad. Francisco Font y Sebastián Heredia. Madrid: Gredos. Vol. 
V, 1959. 
 
MARQUES, António. Organismo e sistema em Kant: ensaio sobre o sistema 
crítico kantiano. Lisboa: Editorial Presença, 1987. 
 
MARQUES, António. Prefacio à Crítica da faculdade do juízo. In: KANT, Immanuel. 

Crítica da faculdade do juízo. Trad. António Marques e Valério Rohden. Lisboa: 
Imprensa Nacional casa da moeda, 2017. 
 
MARQUES, António. A razão judicativa: estudos sobre Kant. Lisboa: Imprensa 
nacional casa da moeda, 2004. 
 
MARTIN, Gottfried. Kant. Ontologia y Epistemologia. Trad. Luis Felipe Carrer y 
Andrés R. Raggio. Cordoba: Universidad Nacional de Cordoba, s/d. 
 
RODRÍGUEZ, Manuel Sánchez. Ingenio, uso hipotético de la razón y Juicio 
reflexionante en la filosofía de Kant. Annales del Seminario de Historia de la 
Filosofía, 29, 2, 2012, pp. 577-592.  
 
RODRÍGUEZ, Manuel Sánchez. Estudio Introductorio. In: KANT, Immanuel. 
Lecciones de Antropología. Fragmentos de Estética y Antropología. Granada: 
Comares, 2015, pp. XVIII-LVIII.  
 
ROMANILLOS, Ana María Andaluz. La finalidad de la naturaleza en Kant: un 
estudio desde la Crítica del juicio. Salamanca, 1989. 
 
ROSALES, Jacinto Rivera de. La ‘Crítica del Juicio teleológico’ y la corporalidad 
del sujeto. Madrid: UNED, 2002. 
 



114 
 

 
ROSALES, Jacinto Rivera de. La reflexión transcendental sobre el cuerpo 
propio. Kant, Fichte y Schelling. In:  ROSALES, Jacinto Rivera de.; SÁENZ, 
María del Carmen López. Madrid: UNED, 2002a, pp. 33-72 
 

 
TERRA, Ricardo. Kant racista? In: REIS, R. R. dos; FAGGION, A. Um filósofo, 
e a multiplicidade de dizeres: uma homenagem aos 70 anos de vida e aos 40 
de Brasil de Zeljko Loparic. Campinas: UNICAMP, 2010, pp. 299- 312. 

 


